
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Evaluierung des 
islamischen Religionsunterrichtes in Nordrhein-Westfalen 
gemäß § 133 Abs. (3) des SchulG NRW  

 
Prof. Dr. Mouhanad Khorchide 
Professor für Islamische Religionspädagogik 
und Leiter des Zentrums für Islamische Theologie 
 
Abdulkerim Şenel, M.Ed. 
Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Zentrum für Islamische Theologie 
 
Luisa Wellems, M.Ed. 
Wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Evangelisch-Theologischen Fakultät  
und am Zentrum für Islamische Theologie 
 
 
 
Auftraggeber:  
Ministerium für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen (MSB NRW) 
Projektlaufzeit: 1. Oktober 2023 bis 30. Juni 2026 
 



 

 1 

Inhalt 

Vorwort der Autor*innen ............................................................................................. 4 

Zusammenfassung ..................................................................................................... 6 

Summary .................................................................................................................... 9 

1 Einleitung .......................................................................................................... 12 

2 Stand der Forschung .......................................................................................... 15 

3 Forschungsfragen und Ziel der Evaluation .......................................................... 18 

4 Methodisches Vorgehen .................................................................................... 20 

4.1 Design der quantitativen Erhebung ............................................................. 21 

4.1.1 Exkurs: Interpretation von Mittelwerten und Standardabweichungen .... 21 

4.1.2 Quantitative Stichprobenziehung ........................................................ 22 

4.1.3 Stichprobenbeschreibung ................................................................... 23 

4.1.4 Messinstrumente ................................................................................ 24 

4.2 Design der qualitativen Erhebung ............................................................... 26 

4.2.1 Qualitative Stichprobenziehung und -beschreibung ............................. 26 

4.2.2 Leitfadengestützte Interviews als Methode der Datenerhebung ............ 28 

4.2.3 Zur Konzeption der Leitfäden ............................................................... 29 

4.2.4 Der Aufbau der Interviewleitfäden ........................................................ 31 

4.2.5 Durchführung, Transkription und Anonymisierung ................................ 33 

4.2.6 Auswertungsmethode .......................................................................... 34 

4.3 Triangulation .............................................................................................. 37 

5 Ergebnisse und Diskussion ................................................................................ 39 

5.1 Ergebnisse aus der Befragung der Schüler*innen ........................................ 39 



 

 2 

5.1.1 Wahrnehmung des IRU und der Lehrkräfte ........................................... 39 

5.1.2 Religionsmündigkeit ............................................................................ 49 

5.1.3 Soziale Medien ................................................................................... 60 

5.1.4 Genderungleichheit ............................................................................. 65 

5.1.5 Wünsche ............................................................................................. 71 

5.2 Ergebnisse aus der Befragung der Lehrkräfte ............................................... 74 

5.2.1 Wahrnehmung des IRU und der Lehrkräfte ........................................... 74 

5.2.2 Zielvorstellung der Lehrkräfte .............................................................. 82 

5.2.3 Inhalt und Durchführung des Unterrichts .............................................. 89 

5.2.4 Religionsmündigkeit und instruktionistische Glaubensauffassung ....... 98 

5.2.5 Positionalität der Lehrkräfte .............................................................. 108 

5.2.6 Soziale Medien ................................................................................. 113 

5.2.7 Wünsche ........................................................................................... 116 

5.3 Ergebnisse aus der Befragung der Schulleitungen ..................................... 119 

5.4 Ergebnisse aus der Befragung der Fachleitungen ....................................... 124 

5.5 Ergebnisse aus der Befragung der Eltern ................................................... 127 

5.6 Ergebnisse aus der Befragung der Kommission für den IRU ........................ 129 

6 Implikationen für Praxis und Forschung ............................................................ 135 

6.1 Implikationen für die Praxis ...................................................................... 135 

6.1.1 Organisatorischer Rahmen ................................................................ 136 

6.1.2 Aus- und Weiterbildung von Lehrkräften ............................................. 137 

6.1.3 Verbesserung des Kernlehrplans und der Lehr- und 

Unterrichtsmaterialien ..................................................................................... 139 

6.1.4 Interreligiöse Kooperation ................................................................. 141 



 

 3 

6.1.5 Schulkultur und Partizipation ............................................................ 142 

6.2 Implikationen für die Forschung ................................................................ 143 

Tabellenverzeichnis ................................................................................................ 146 

Abbildungsverzeichnis ........................................................................................... 146 

Literaturverzeichnis ................................................................................................ 147 

Anhang .................................................................................................................. 157 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 4 

Vorwort der Autor*innen   

Der vorliegende Abschlussbericht präsentiert die Ergebnisse der wissenschaftlichen 

Evaluierung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) in Nordrhein-Westfalen. Diese 

wurde im Auftrag des Ministeriums für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-West-

falen gemäß § 133 Abs. 3 Schulgesetz NRW durch das Zentrum für Islamische Theologie 

der Universität Münster durchgeführt. Die Untersuchung verfolgt das Ziel, die Implemen-

tierung des IRU sowie dessen Auswirkungen auf Schüler*innen und Lehrkräfte empirisch 

fundiert und differenziert zu analysieren. Sie leistet damit einen wichtigen Beitrag zur 

wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit religiöser Bildung im deutschen Schulwe-

sen und liefert Erkenntnisse, die für Fachkräfte in der Schulpraxis, politische Entschei-

dungsträger*innen sowie Wissenschaftler*innen von Interesse sind.  

Erste Zwischenergebnisse wurden bereits im Rahmen der 64. Sitzung des Ausschus-

ses für Schule und Bildung am 11. Dezember 2024 im nordrhein-westfälischen Landtag 

in Düsseldorf präsentiert. Der vorliegende Abschlussbericht knüpft an diese Ergebnisse 

an und führt sie auf Basis einer weiterführenden Auswertung fort. Er beruht auf einem 

Mixed-Methods-Ansatz und umfasst sowohl quantitatives als auch qualitatives Material. 

Um ein möglichst umfassendes Verständnis der Zusammenhänge und inneren Dynamik 

des IRU zu gewinnen, wurden beide Datenstränge systematisch miteinander trianguliert. 

Dies bedeutet, dass die quantitativen Befunde zur Verbreitung und statistischen Ge-

wichtung zentraler Dimensionen (siehe Kapitel 3) mit den qualitativen Analysen der In-

terviews verknüpft wurden, um Zusammenhänge zwischen empirisch messbaren Trends 

und subjektiven Deutungsmustern sichtbar zu machen. Die Triangulation erlaubt somit 

eine mehrdimensionale Interpretation, in der sowohl strukturelle Muster als auch indivi-

duelle Perspektiven religionspädagogischer Praxis berücksichtigt werden. 

Die gewonnenen Erkenntnisse sollen nicht nur zur Weiterentwicklung des IRU, son-

dern auch zur übergeordneten Debatte über religiöse Bildung in pluralistischen Gesell-

schaften beitragen und voraussichtlich auch auf einer wissenschaftlichen Tagung am 

13. April 2026 in Münster präsentiert und diskutiert werden.  



 

 5 

Ein solch umfangreiches Forschungsprojekt ist ohne die Unterstützung zahlreicher 

Institutionen und Personen nicht denkbar. Unser besonderer Dank gilt dem Ministerium 

für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen für die Bereitstellung der finan-

ziellen und organisatorischen Rahmenbedingungen. Ebenso danken wir den Mitarbei-

ter*innen der Bezirksregierungen in NRW, die uns bei der Suche geeigneter Proband*in-

nen unterstützt haben, sowie den beteiligten Schulen, Lehrkräften, Schüler*innen und 

Eltern. Ihr Engagement und eure Offenheit haben diese Untersuchung erst ermöglicht 

und leisten einen wertvollen Beitrag zur Weiterentwicklung des islamischen Religions-

unterrichts. Ein herzlicher Dank gilt auch Dr. Sarah Demmrich, Prof. Dr. Antje Roggen-

kamp und Prof. Dr. Clauß Peter Sajak für ihre wertvollen Impulse in der Konzeptions-

phase, ihre fachliche Beratung und nicht zuletzt für den interreligiösen Austausch, der 

für unsere Forschung und darüber hinaus von großer Bedeutung ist. Ein besonderer Dank 

gilt unseren studentischen Mitarbeiter*innen Karla Kurz, Karla Werner, Ziad Aqil, Emily 

Bulat und Nihal Missaoui. Ihre Unterstützung bei der Erhebung und Auswertung der Da-

ten war und ist von zentraler Bedeutung – die Evaluation in dieser Form wäre ohne ihren 

engagierten Einsatz, ihre Verlässlichkeit und ihre Ausdauer nicht möglich gewesen. 

 

Münster, den 31.10.2025  

Prof. Dr. Mouhanad Khorchide  

Abdulkerim Şenel, M.Ed.  

Luisa Wellems, M.Ed.  

 

 

 

 

 

 



 

 6 

Zusammenfassung  

Dieser Bericht zur wissenschaftlichen Evaluierung des islamischen Religionsunterrichts 

(IRU) in Nordrhein-Westfalen präsentiert Ergebnisse einer umfassenden Untersuchung, 

die sowohl quantitative als auch qualitative Erhebungsverfahren umfasst. Ziel der Eva-

luation ist es, den Zusammenhang zwischen dem IRU und der religiösen Identitätsent-

wicklung der teilnehmenden Schüler*innen sowie die Unterrichtspraxis und -wahrneh-

mung der Lehrkräfte zu analysieren. Durch die Einbindung weiterer Gruppen – Schullei-

tungen, Fachleitungen, Eltern sowie Mitgliedern der Kommission für den IRU – konnten 

zudem institutionelle, pädagogische und familiäre Bezugsebenen berücksichtigt und 

der IRU in seinem sozialen, organisatorischen und bildungspolitischen Kontext verortet 

werden. Dabei sollen zentrale Erkenntnisse zur Weiterentwicklung des IRU gewonnen 

werden, um die Professionalisierung des Faches gezielt voranzutreiben und Impulse für 

dessen bildungspolitische und praxisorientierte Ausgestaltung zu liefern.  

Die Untersuchung erfolgt entlang der vier Dimensionen Schüler*innen, Lehrkräfte, 

Fachlichkeit und Schulkultur. Im Rahmen der Evaluation wurden zunächst 353 Schü-

ler*innen und 60 Lehrkräften mittels Fragebögen befragt. Die quantitative Erhebung lie-

fert Daten zu den Erfahrungen der Schüler*innen mit dem IRU, zu ihrer Religionsmündig-

keit – als der „begründete[n] Urteilsfähigkeit der Heranwachsenden über die Angelegen-

heiten, die sie selbst, ihre Umwelt und vor allem aber auch die Angelegenheiten des 

Glaubens und der Religion betreffen“ (Könemann, 2020) – und den Faktoren, die mit 

Religionsmündigkeit in Zusammenhang stehen. In einem zweiten Schritt wurden Inter-

views mit Schüler*innen, Lehrkräften, Schulleitungen, Fachleitungen, Eltern sowie Mit-

gliedern der Kommission für den IRU1 geführt. Diese qualitativen Interviews dienen dazu, 

die Erkenntnisse des Fragebogens zu vertiefen, indem sie Wahrnehmungen und Erfah-

rungen der Befragten im Schulkontext sowie die fachliche und didaktische Praxis des 

IRU untersuchen.  

 
1 Siehe unter: https://www.schulministerium.nrw/system/files/media/document/file/informatio-
nen_kommission_iru_januar_2026.pdf.  



 

 7 

Die Befunde zeigen, dass der IRU von der Mehrzahl der befragten Schüler*innen 

als alltagsrelevant, motivierend und zufriedenstellend wahrgenommen wird. Zudem wei-

sen die Ergebnisse darauf hin, dass eine längere Teilnahme am IRU mit einer gesteiger-

ten Religionsmündigkeit einhergeht, während ein instruktionstheoretisches Religions-

verständnis abnimmt. Ein zentraler Einflussfaktor für die Entwicklung von Religionsmün-

digkeit ist das Vertrauen der Schüler*innen in die fachliche Expertise und die theologi-

sche Positionalität der Lehrkraft2. Der positive Zusammenhang zwischen der Anzahl be-

suchter Schuljahre im IRU und der Religionsmündigkeit wird signifikant verstärkt, wenn 

die Schüler*innen ihrer Lehrkraft in religiösen Fachfragen ein hohes Maß an Vertrauen 

entgegenbringen.  

Neben den Schüler*innen äußern auch die weiteren befragten Akteursgruppen 

(Lehrkräfte, Schulleitungen, Fachleitungen, Eltern sowie die Mitglieder der Kommission 

für den IRU) überwiegend eine positive Grundhaltung gegenüber dem IRU. Sie betonen 

den hohen pädagogischen und gesellschaftlichen Stellenwert des Faches und sehen da-

rin ein wesentliches „Potenzial zur Identitätsentwicklung junger Muslim*innen“. Der IRU 

wird als Raum wahrgenommen, in dem Schüler*innen lernen können, ihren Glauben re-

flektiert, verantwortungsbewusst und im Einklang mit demokratischen Werten zu leben. 

Mehrere Befragte heben hervor, dass das Fach einen wichtigen Beitrag dazu leistet, Ori-

entierungswissen und religiöse Sprachfähigkeit zu fördern, Kompetenzen, die gerade in 

einer pluralen Gesellschaft von zentraler Bedeutung sind. Zugleich wird der IRU als pä-

dagogische Gegenkraft zu einseitigen oder extremistischen Deutungen in sozialen Me-

dien verstanden. In einer medial hochdynamischen Umwelt bietet er jungen Muslim*in-

nen die Möglichkeit, sich mit religiösen Fragen im geschützten Rahmen eines dialogori-

entierten Unterrichts auseinanderzusetzen. Der IRU kann damit eine alternative Bezugs-

quelle religiöser Bildung und Autorität darstellen, die auf theologisch fundierter Refle-

xion statt auf populistischen Narrativen basiert. Vereinzelt wurden jedoch auch kritische 

 
2 Der Begriff der Positionalität beschreibt die Perspektive und Haltung einer Lehrkraft, die sie aufgrund 
ihrer eigenen religiösen Überzeugungen, Erfahrungen und Werte in den Unterricht einbringt. Sie beein-
flusst, wie sie Themen im Religionsunterricht behandelt und wie sie mit den Schüler*innen interagiert, 
wobei ihre persönliche Haltung und ihre berufliche Rolle eine zentrale Rolle spielen. (Fabricius, 2022) 



 

 8 

Anfragen geäußert, insbesondere im Hinblick auf die institutionellen Ansprechpartner 

und die Repräsentativität muslimischer Verbände, die den IRU auf Landesebene mitver-

antworten. Einige Befragte hinterfragen, inwieweit diese Organisationen die religiöse 

und kulturelle Vielfalt der muslimischen Gemeinschaft in NRW tatsächlich abbilden. 

Diese Rückmeldungen unterstreichen die Notwendigkeit einer kontinuierlichen Weiter-

entwicklung dialogischer und inklusiver Strukturen, um den Anspruch des IRU als ge-

samtgesellschaftlich relevantes und breit verankertes Bildungsangebot dauerhaft zu si-

chern. 

Ein weiteres zentrales Ergebnis betrifft den Einfluss von Social-Media-Inhalten, 

die von Schüler*innen konsumiert werden – insbesondere auf Plattformen wie TikTok. 

Ein hoher Konsum bestimmter Inhalte steht in einem signifikanten Zusammenhang mit 

regressiven religiösen Überzeugungen. Dies kann jedoch durch eine längere Teilnahme 

am IRU abgeschwächt werden. Darüber hinaus zeigt sich, dass der IRU ein breites Spekt-

rum an Inhalten und Kompetenzen vermittelt, die im Kernlehrplan verankert sind, und 

einen positiven Einfluss auf die Pluralitätsfähigkeit der Schüler*innen hat.  

Zudem befassen sich die Schüler*innen im IRU mit alltagsrelevanten Themen, die 

auch eine Reflexion religiöser Fragen im Hinblick auf eine muslimische Identität in 

Deutschland einschließen. Die Lehrkräfte nehmen dabei eine zentrale Mittlerrolle ein, 

indem sie ihre theologischen und interkulturellen Kompetenzen sowie ihre pädagogi-

sche Expertise nutzen, um Schüler*innen bei der Bewältigung von Herausforderungen 

und Konflikten im Schulalltag zu unterstützen. 

Die Ergebnisse unterstreichen die Notwendigkeit einer flächendeckenden Einfüh-

rung des IRU an allen Schulformen mit entsprechender Unterstützung in Bezug auf Per-

sonal, Curriculum und Organisation. Ein stärkerer Fokus auf gesellschaftlich relevante 

Themen wie Gendergerechtigkeit und Antisemitismusprävention sowie die Förderung 

von Medienkompetenzen sind für die Weiterentwicklung des Faches entscheidend. Zu-

dem wird die Notwendigkeit einer verstärkten Fortbildung von Lehrkräften hervorgeho-

ben, insbesondere auch in Bezug auf interreligiöse Dialogkompetenz.  

 



 

 9 

Summary  

This report on the scientific evaluation of Islamic Religious Education (IRE) in North 

Rhine-Westphalia presents findings from a comprehensive study that includes both 

quantitative and qualitative research methods. The aim of the evaluation is to analyze 

the relationship between IRE and the religious identity development of participating stu-

dents, as well as the practices and perceptions of teachers. By including additional 

groups – school principals, subject mentors, parents, and members of the Commission 

for IRE – the study also takes into account institutional, pedagogical, and familial dimen-

sions, situating IRE within its broader social, organizational, and educational policy con-

text. The evaluation seeks to generate key insights for the further development of IRE, to 

systematically advance the professionalization of the subject, and to provide impulses 

for its educational policy and practical enhancement. 

The study is structured along four dimensions: students, teachers, subject-spe-

cific content, and school culture. As part of the evaluation, 353 students and 60 teachers 

were first surveyed using questionnaires. The quantitative data provides insights into 

students’ experiences with IRE, their religious maturity – understood as the ability of 

young people to make reasoned judgments about issues that concern them, their envi-

ronment, and, in particular, matters related to faith and religion (Könemann, 2020) – and 

the factors associated with it. In the second step, qualitative interviews were conducted 

with students, teachers, school principals, subject mentors, parents and members of the 

Commission for IRE. These interviews serve to deepen the quantitative findings by ex-

ploring the participants’ perceptions and experiences within the school context, as well 

as the subject-specific and didactic practice of IRE. 

The findings show that the majority of surveyed students perceive IRE as relevant 

to their daily lives, motivating, and satisfactory. Furthermore, the results suggest that 

longer participation in IRE is associated with increased religious maturity, while a more 

instruction-based understanding of religion decreases. A central influencing factor for 

the development of religious maturity is the trust students place in their teacher’s 



 

 10 

subject-matter expertise and positionality3. The positive relationship between the num-

ber of school years attended in IRE and religious maturity is significantly strengthened 

when students have a high degree of trust in their teacher regarding religious matters. 

In addition to the students, other groups of respondents (including teachers, 

school principals, subject coordinators, parents, and members of the Commission for 

IRE) also expressed an overall positive attitude toward the IRE. They emphasized the high 

pedagogical and societal value of the subject and identified its significant potential for 

fostering the identity development of young Muslims. The IRE is perceived as a space 

where students can learn to live their faith in a reflective and responsible manner, in 

harmony with democratic values. Several respondents highlighted that the subject con-

tributes importantly to developing orientation knowledge and religious literacy – com-

petencies that are of central importance in a pluralistic society. At the same time, the IRE 

is regarded as an educational counterbalance to unilateral or extremist interpretations 

circulating in social media. In a highly dynamic media environment, it offers young Mus-

lims the opportunity to engage with religious questions within a protected and dialogue-

oriented framework. Thus, the IRE can serve as an alternative source of religious educa-

tion and authority based on theologically grounded reflection rather than on populist 

narratives. However, some critical remarks were also voiced, particularly concerning the 

institutional interlocutors and the representativeness of the Muslim associations in-

volved in co-responsibility for the IRE at the state level. Several respondents questioned 

to what extent these organizations adequately reflect the religious and cultural diversity 

of the Muslim community in North Rhine-Westphalia. Such feedback underscores the 

need for the ongoing development of dialogical and inclusive structures to ensure that 

the IRE remains a broadly anchored and socially relevant educational initiative. 

Another key finding concerns the influence of social media content consumed by 

students—particularly on platforms like TikTok. A high consumption of certain content is 

 
3 The term positionality refers to the perspective and stance a teacher brings to the classroom based on 
their own religious convictions, experiences, and values. It shapes how they approach topics in religious 
education and how they interact with students, with their personal beliefs and professional role playing 
a central part. (Fabricius, 2022) 



 

 11 

significantly associated with regressive religious beliefs. However, this effect can be mit-

igated by longer participation in IRE. Moreover, the findings indicate that IRE conveys a 

wide range of content and competencies anchored in the core curriculum and has a pos-

itive impact on students' ability to engage with plurality. 

In addition, students in IRE address topics relevant to everyday life, including re-

flections on religious questions concerning Muslim identity in Germany. Teachers play a 

central mediating role by applying their theological and intercultural competencies as 

well as their pedagogical expertise to support students in dealing with challenges and 

conflicts in everyday school life. 

The findings emphasize the need for the widespread introduction of IRE across all 

types of schools, accompanied by appropriate support in terms of staffing, curriculum 

development, and organizational structures. A stronger focus on socially relevant topics 

such as gender justice and the prevention of antisemitism, as well as the promotion of 

media literacy, is essential for the further development of the subject. Furthermore, the 

findings emphasize the necessity of enhanced teacher training, particularly regarding 

competencies for interfaith dialogue. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 12 

1 Einleitung  

„Religionsunterricht [kann] mit der eigenen Tradition vertraut 
machen, Offenheit für fremde Traditionen anbahnen und Per-
spektiven für gemeinsames Handeln aufzeigen […]. Wie in kei-
nem anderen Fach können hier religiöse Fragen aus der Innen-
perspektive geklärt und mit der Außenperspektive korreliert 
werden. Dies kann in das Schulleben und die Gestaltung des 
Schulethos hineinwirken.“ (Wiedenroth-Gabler, 2020, 317) 

 

Dieses Zitat Wiedenroth-Gablers unterstreicht die Bedeutung des Religionsunterrichts 

(RU) im schulischen Kontext, insbesondere in einer pluralen Gesellschaft. Der islamische 

Religionsunterricht (IRU) spielt dabei eine entscheidende Rolle. Er wurde in Nordrhein-

Westfalen im Schuljahr 2012/13 als ordentliches Lehrfach für die Grundschule einge-

führt, gefolgt von der Einführung für die Sekundarstufe I im Schuljahr 2013/14 sowie für 

die Sekundarstufe II im Schuljahr 2016/17 (Wolst, 2020). Der IRU wird bekenntnisorien-

tiert unterrichtet, in deutscher Sprache durchgeführt, steht unter staatlicher Aufsicht und 

bildet vor dem Hintergrund des verfassungsrechtlich garantierten Rechts auf konfessio-

nellen RU für alle Religionsgemeinschaften ein wichtiges Bildungsangebot für muslimi-

sche Schüler*innen. Er stellt ein zentrales Element für die Förderung religiöser Identität 

und die Teilhabe an einer pluralen Gesellschaft dar und eröffnet muslimischen Schü-

ler*innen „erstmals in der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland […], gleichbe-

rechtigt zu christlichen und jüdischen […], den Besuch eines eigenen RU“ (Wolst, 2020, 

15). Dem IRU kommt somit eine wichtige gesellschaftspolitische Signalfunktion zu, da 

seine Einführung zeigt, dass die Muslim*innen wertgeschätzt und als Teil der Mehrheits-

gesellschaft anerkannt werden (Yavuzcan, 2017; Körs, 2023).  

Die Einführung des IRU war daher ein bedeutender Schritt, um der religiösen Viel-

falt in Deutschland und insbesondere in NRW Rechnung zu tragen. Dies zeigt sich nicht 

zuletzt an der kontinuierlich steigenden Zahl muslimischer Schüler*innen. Während im 

Schuljahr 2012/13 insgesamt 337.804 muslimische Schüler*innen gezählt wurden 

(MSW, 2014b), waren es im Schuljahr 2024/25 aktuellen Statistiken zufolge 509.187 



 

 13 

(MSB, 2025). Dieser Anstieg unterstreicht die Relevanz eines konfessionellen4 Unter-

richtsangebots für muslimische Schüler*innen, das ihnen ermöglicht, sich mit ihrer reli-

giösen Identität auseinanderzusetzen. Zum Vergleich: Im Schuljahr 2024/25 lag die Zahl 

römisch-katholischer Schüler*innen bei 734.439 und die Zahl evangelischer Schüler*in-

nen bei 496.021. Ebenso stieg auch die Zahl derjenigen Schüler*innen, die am IRU teil-

nehmen, von unter 2000 im Schuljahr 2012/13 – im Jahr der Einführung des Faches – 

auf 30.395 im Schuljahr 2024/25 (MSW, 2014b; MSB, 2025). Diese Zahlen unterstrei-

chen die wachsende Nachfrage am IRU in Form eines eigenständigen Unterrichtsfaches, 

stehen jedoch im Kontrast zu seinem begrenzten Angebot: Dass der IRU in NRW derzeit 

nur an 248 Schulen angeboten wird (MSB, 2025), zeigt im Vergleich zur hohen Zahl mus-

limischer Schüler*innen deutlich den erforderlichen Ausbau des Faches.   

Der IRU ermöglicht muslimischen Kindern und Jugendlichen, ihre religiöse Identi-

tät im Rahmen innerislamischer Vielfalt zu entwickeln und das Verhältnis zu anderen 

Religionen und Weltanschauungen zu reflektieren (Khorchide, 2022). In diesem Kontext 

wird der IRU auch als Schutzraum verstanden, in dem die Schüler*innen Wissen über 

den Islam erwerben, reflektieren und so in einer mehrheitlich nicht-islamischen Gesell-

schaft in höherem Maße sprachfähig werden können, ohne dass sie bestimmten Stere-

otypen von Mitschüler*innen ausgesetzt sind (Willems, 2019).  

Die Ziele der (religiösen) Identitätsbildung und der Förderung demokratischer 

Werte, die in allen Unterrichtsfächern zu fördern sind, sind im Rahmen des IRU nicht nur 

ein bildungspolitisches, sondern auch ein integrations- und gesellschaftspolitisch 

relevantes Anliegen. In einer zunehmend digitalisierten Welt, in der soziale Medien und 

Online-Plattformen wie YouTube oder TikTok einen immer größeren Einfluss auf die 

religiöse Identitätsbildung haben, stellt der IRU eine pädagogisch verantwortete 

Alternative zu solchen informellen religiösen Angeboten dar. Angesichts dieser und 

weiterer Herausforderungen gewinnt die Evaluation des IRU an Bedeutung, um seine 

 
4 Angesichts der innerislamischen Vielfalt bleibt fraglich, inwiefern der IRU als ‚konfessionell‘ bezeichnet 
werden kann (Jakobs, 2021). Der Begriff wird hier aus Gründen der Vereinfachung verwendet. 



 

 14 

Wirksamkeit in der Förderung zentraler Kompetenzen zu überprüfen und ihn 

kontinuierlich weiterzuentwickeln.  

Aus diesem Grund sieht § 133 Abs. 3 Schulgesetz NRW die wissenschaftliche Eva-

luation des IRU vor. Im Auftrag des Ministeriums für Schule und Bildung (MSB) wurde 

diese durch das Zentrum für Islamische Theologie an der Universität Münster unter der 

Leitung von Professor Dr. Mouhanad Khorchide durchgeführt. Die Zielsetzung dieser Un-

tersuchung ist es, die Wirksamkeit des IRU in Bezug auf religiöse Identitätsbildung, die 

Förderung von Pluralitätsfähigkeit und demokratischer Werte zu erforschen und somit 

eine fundierte Grundlage für politische und fachliche Entscheidungen bezüglich der zu-

künftigen Weiterentwicklungen des Faches zu schaffen. Die Ergebnisse der vorliegenden 

Auswertung sind nicht nur für die Bildungspolitik von Relevanz, sondern liefern in Form 

von Handlungsempfehlungen auch wertvolle Impulse für die schulische Praxis sowie die 

Lehrkräfteaus- und -fortbildung.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 15 

2 Stand der Forschung  

Empirische Untersuchungen oder Evaluationsstudien zum IRU zzgl. der teilnehmenden 

Schülerschaft oder der erteilenden Lehrkräfte sind, auch aufgrund der Neuheit des For-

schungsthemas und des Faches, rar gesät (Körs, 2023; Stein & Zimmer, 2022). Im Ge-

gensatz konnte eine deutlich breiter angelegte Studie aus einem deutschsprachigen 

Land, Österreich, aufzeigen, dass religiöser Fanatismus und religiös konnotierte Abgren-

zungstendenzen zu Demokratie und Menschenrechten unter islamischen Religionsleh-

rer*innen verbreitet sind (Khorchide, 2009). 

 Für Deutschland haben Zimmer und Kolleg*innen (2017, 2019; siehe auch Stein 

et al., 2021, 2022, 2023) eine ähnliche Studie vorgelegt. Darin interviewten sie 32 Stu-

dierende der islamischen Religionslehre an der Universität Osnabrück zu den Themen 

religiöse und politische Überzeugungen und Werteorientierungen. Alle Befragten waren 

relativ homogen hochreligiös, aber heterogen, was die Reflexion ihrer eigenen religiösen 

Überzeugungen angeht. Zwei Typen (je 28 %) zeichnen sich durch eine mittlere bis hohe 

Reflexion aus und geben an, ihren eigenen religiösen Standpunkt unabhängig von Auto-

ritäten erarbeitet zu haben. Zudem geben sie an, dass eine Betonung der innerislami-

schen Vielfalt resp. interreligiöser Kontakte radikale Sichtweisen bekämpfen kann und 

dies Ziel des IRU darstellen sollte. Der quantitativ größte Typus angehender Religions-

lehrkräfte mit 44 % ist jedoch der der „Religion-Neuentdecker”, welcher sich durch eine 

starke Übernahme (kulturell überformter) religiöser Standpunkte von den Eltern und an-

deren Autoritäten, exklusivistische Glaubensüberzeugungen und einer Islamvermitt-

lung, die sich auf die unhinterfragbare Ausübung von Ritualen und Einhaltung von Ge-

boten konzentriert, auszeichnet. Des Weiteren segregieren sie sich im Sozialen (sind 

bspw. nur mit Muslim*innen befreundet). Zugleich zeigen sie Grenzen der Toleranz hin-

sichtlich individualisierter Lebensweisen und freier Meinungsäußerung auf und beto-

nen, dass religiöse Gesetze wichtiger sind als „westliche“ Gesetze. Kritisiert wird die 

Studie u. a. dafür, dass die Autor*innen den Studienfortschritt und den eventuell damit 

verbundenen Reflexionsfortschritt in der Typenbildung vernachlässigen (Körs et al., 

2022). In ihrer qualitativen Untersuchung, bei der Lehrkräfte des IRU befragt wurden, 



 

 16 

hält Sauer (2022) fest, dass deren Eindrücke zur Idschāza-Ordnung unterschiedlich aus-

fallen – von Ablehnung bis Anerkennung –, Hindernisse zur Umsetzung des Curriculums 

vorliegen, eine defizitäre Anzahl an Lehrmaterial gegeben ist, der Bedarf an ausgeweite-

ten Fortbildungen, auch zu aktuellen theologischen Diskursen, besteht und eine Auswei-

tung des Schulfaches gefordert ist.  

 In ihrer Studie zu angehenden islamischen Religionslehrkräften und Theolog*in-

nen untersuchen Şenel und Demmrich (2024) den Zusammenhang zwischen Reformori-

entierung und verschiedenen individuellen sowie strukturellen Einflussfaktoren. Die Er-

gebnisse zeigen, dass eine hohe Reformorientierung positiv mit einer wertebasierten 

Ausrichtung an Geschlechtergerechtigkeit sowie mit der Motivation, ein europäisch kon-

textualisiertes Islamverständnis zu vermitteln, korreliert. Negativ wirken sich hingegen 

die Repräsentation durch konservative muslimische Verbände, ein hohes Maß an sozia-

ler Segregation, Feindbilder sowie fundamentalistische Überzeugungen aus. Diese Er-

gebnisse unterstreichen die Notwendigkeit, sowohl die universitäre Ausbildung als auch 

Fortbildungsmaßnahmen im Bereich des IRU stärker auf die Förderung reflexiver und re-

formorientierter Perspektiven auszurichten, um demokratiefördernde und integrative 

Prozesse zu unterstützen. 

Çelik (2017) fragte im Rahmen seiner Dissertation bereits praktizierende islami-

sche Religionslehrkräfte nach der Begründung ihrer Berufswahl, der Organisation des 

Unterrichts, der Zufriedenheit mit dem Beruf und nach entstehenden Belastungen. In ei-

ner weiteren Studie fragte Kamçılı-Yıldız (2021) 68 islamische Religionslehrkräfte in 

NRW nach ihren Zielvorstellungen. Neben dem Ziel, den eigenen Schüler*innen ein pro-

fundes Wissen über den Islam vermitteln zu wollen (75.0 %), wurde das Ziel, ihre Schü-

ler*innen zu einem kritischen Umgang mit Religion (nicht Islam) anzuleiten (70.6 %), mit 

Abstand am häufigsten genannt. 

 Bei einer Rundschau bisheriger Studien zum IRU und zu islamischen Religions-

lehrkräften fallen meist kleinere Stichproben qualitativer (Zimmer et al., 2017) aber auch 

quantitativer Studien (Kamçılı-Yıldız, 2021) auf; zudem sind alle bisherigen Studien auf 

einen oder wenige Standorte eingeengt. Deutlich breiter angelegte quantitative 



 

 17 

Untersuchungen zum Fach liegen bisher kaum vor, obwohl bisher innerhalb der Scienti-

fic Community diverse Forschungsdesiderate in dieser Richtung artikuliert werden (Cey-

lan et al., 2019; Mansour, 2015; Stein et al., 2021; SVR, 2016; Zimmer et al., 2017). Ein 

Grund für das Fehlen solcher breit angelegten quantitativen Studien sind auch konzep-

tionelle Unschärfen und methodische Herausforderungen bei der Operationalisierung 

von (neuen) Konstrukten (Körs et al., 2022).  

Die vorliegende Evaluation möchte an bisherige Erkenntnisse über den Forschungs-

gegenstand als auch an der bestehenden Evaluation von Uslucan & Yalçin (2018) an-

knüpfen sowie vorliegende Forschungslücken, durch den Rückgriff auf neue fachspezifi-

sche Operationalisierungen von Konstrukten wie der Religionsmündigkeit, schließen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 18 

3  Forschungsfragen und Ziel der Evaluation  

Die Evaluation dient der Überprüfung der Wirksamkeit des IRU sowie dessen Weiterent-

wicklung auf einer empirisch fundierten Grundlage. Sie orientiert sich dabei an den im 

Schreiben des Auftraggebers vom 7. Juli 2023 definierten folgenden vier Dimensionen: 

1. Dimension Schüler*innen: Die Entwicklung einer religiösen Identität und Religi-

onsmündigkeit sowie die Erreichung von Sach-, Methoden-, Urteils- und Hand-

lungskompetenz werden in dieser Dimension bewertet. Es wird untersucht, wie 

der IRU zur Persönlichkeitsbildung und zur kritischen Reflexion religiöser Inhalte 

beiträgt. 

2. Dimension Lehrkräfte: Diese Dimension fokussiert auf die Reflexion des eigenen 

Handelns und Selbstverständnisses der Lehrkräfte bei der Durchführung des be-

kenntnisorientierten Unterrichts. Zudem wird die Zusammenarbeit mit der Kom-

mission analysiert, um Einblicke in die pädagogischen Herausforderungen und 

Erfahrungen der Lehrkräfte zu gewinnen. 

3. Dimension Fachlichkeit: In dieser Dimension wird die Umsetzung eines fachwis-

senschaftlich und fachdidaktisch fundierten IRU bewertet. Es wird untersucht, 

wie aktuelle gesellschaftliche Entwicklungen und die Lebenswelt der Schüler*in-

nen in den Unterricht integriert werden und inwieweit schulische Querschnitts-

aufgaben einbezogen werden. 

4. Dimension Schulkultur: Diese Dimension bewertet die Etablierung des Fachs seit 

seiner Einführung, die Wahrnehmung durch die Eltern, die Akzeptanz in der Schul-

gemeinschaft und den Beitrag zur Stärkung der Pluralitätsfähigkeit. 

Durch diese umfassende Analyse sollen Erkenntnisse über die Praxis, Zielsetzungen und 

Wirkungen des IRU gewonnen werden. Der vorliegende Bericht liefert zentrale Ergeb-

nisse, die zur schulrechtlichen und bildungspolitischen Weiterentwicklung des IRU bei-

tragen sollen. Der Fokus dieses Berichts liegt auf den Fragestellungen, die für politische 

Entscheidungsprozesse besonders relevant sind – insbesondere mit Blick auf die 



 

 19 

Perspektiven von Schüler*innen und Lehrkräften. Vor diesem Hintergrund stehen fol-

gende zentrale Fragestellungen im Mittelpunkt:  

• Wie ausgeprägt ist die Religionsmündigkeit der Schüler*innen und wie entwickelt 

sich diese im Verlauf der Jahrgangsstufen?  

• Welche Kompetenzen werden bei der Schülerschaft durch den IRU gefördert? 

• Inwiefern bewerten die Schüler*innen das im IRU Gelernte als relevant für ihren 

Alltag?  

• Welche Zielvorstellungen verfolgen die Lehrkräfte mit ihrem IRU und wie gehen 

sie dabei vor?  

• Wie positionieren sich die Lehrkräfte im Hinblick auf verschiedene Glaubensauf-

fassungen und wie verstehen sie ihre Rolle im IRU?  

Die von der Universität Münster durchgeführte Evaluation knüpft an die bereits vorlie-

gende Evaluation durch das Zentrum für Türkeistudien und Integrationsforschung der 

Universität Duisburg-Essen von 2014 bis 2018 (Uslucan & Yalçin, 2018) an und erweitert 

diese, indem sie das Erkenntnisinteresse auf die schulfachlich-pädagogische Dimen-

sion des IRU richtet und sich die Prüfung, inwieweit der IRU sich an seinen curricularen 

Zielen messen lässt, zur Aufgabe macht.  

Die Untersuchung verfolgt damit das Ziel, einen Beitrag zur Diskussion um die 

Zukunft des IRU zu leisten, indem sie die im Rahmen der quantitativen und qualitativen 

Erhebung gewonnenen Einsichten vor dem Hintergrund des religionspädagogischen 

Theoriediskurses beleuchtet und aus ihnen konkrete Handlungsempfehlungen für die 

Praxis ableitet. So kann eine Zukunftsperspektive entwickelt werden, die die Perspekti-

ven zentraler Akteur*innen des IRU angemessen berücksichtigt.  

 

 

  



 

 20 

4 Methodisches Vorgehen  

Für die Evaluation wurde ein Mixed-Methods-Ansatz gewählt, das heißt, dass eine Fra-

gebogenstudie (also ein quantitatives Vorgehen) und eine Interviewstudie (also ein qua-

litatives Vorgehen) durchgeführt wurden. Ziel war es, die jeweiligen Schwächen qualita-

tiver und quantitativer Methoden durch ihren kombinierten Einsatz auszugleichen (vgl. 

S. Pickel, 2009). Zugleich sollen Verzerrungen und Fehlinterpretationen vermieden wer-

den, indem eine wechselseitige Überprüfung der quantitativen und qualitativen Ergeb-

nisse ermöglicht und dadurch die Interpretationsqualität erhöht wird. Auf diese Weise 

lässt sich ein umfassendes, ganzheitliches und facettenreiches Verständnis des islami-

schen Religionsunterrichts (IRU) aus unterschiedlichen Perspektiven gewinnen (Nieder-

berger & Peter, 2018).  

Für die Evaluation wurde dabei auf ein sequentielles Studiendesign (Niederberger 

& Peter, 2017) zurückgegriffen, welches die Erhebung und Auswertung des unterschied-

lichen Datenmaterials in mehreren aufeinander aufbauenden Schritten vollzieht. Bereits 

vor den im Schaubild dargestellten drei Untersuchungsschritten wurden zunächst explo-

rative Gespräche mit Schüler*innen, Lehrkräften sowie Eltern geführt, um zentrale For-

schungsfragen zu präzisieren und konzeptionelle Unschärfen bei der Operationalisie-

rung zu vermeiden. Die Ergebnisse dieser frühen qualitativen Exploration dienten an-

schließend als Grundlage für die Entwicklung des Fragebogens der quantitativen Erhe-

bung (Schritt 1, Kapitel 4.1). Im Anschluss an die quantitative Datenerhebung folgte in 

einem zweiten Schritt eine qualitative Vertiefung durch leitfadengestützte Interviews mit 

zentralen Akteur*innen des IRU (Schritt 2, Kapitel 4.2). Der dritte Schritt schließlich 

diente der Triangulation der quantitativen und qualitativen Befunde, um ein umfassen-

des Gesamtbild des Forschungsgegenstandes zu gewinnen (Schritt 3, Kapitel 4.3). 

 



 

 21 

 
Abbildung 1: Sequentielles Design der Evaluation in drei Schritten 

 

4.1 Design der quantitativen Erhebung  

Alle im Rahmen dieser Studie durchgeführten Verfahren mit menschlichen Teilneh-

mer*innen wurden im Einklang mit der Deklaration von Helsinki (1975) sowie unter Be-

achtung der Ethikrichtlinien und der geltenden Datenschutzbestimmungen der Universi-

tät Münster sowie des Ministeriums für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-West-

falen (MSB NRW) durchgeführt.  

 

4.1.1 Exkurs: Interpretation von Mittelwerten und Standardabweichungen 

Zur deskriptiven Auswertung der erhobenen Daten wurde auf die bewährten statisti-

schen Kennwerte der Mittelwerte (M) und Standardabweichungen (SD) zurückgegriffen, 

um zentrale Tendenzen und Streuungen der Antworten darzustellen. Der Mittelwert 

(arithmetisches Mittel) gibt die durchschnittliche Zustimmung an. Bei einer vierstufigen 

Antwortskala – von 1 („stimme überhaupt nicht zu“) bis 4 („stimme voll zu“) – signali-

siert ein Mittelwert von 2,5 eine neutrale bzw. mittlere Ausprägung der Zustimmung. 

Werte oberhalb von 2,5 deuten auf eine tendenzielle Zustimmung der Befragten hin, 

während Werte unterhalb von 2,5 eine insgesamt eher ablehnende Haltung widerspie-

geln. 

Die Standardabweichung gibt an, wie stark die Einzelwerte um den Mittelwert 

streuen. Eine niedrige Standardabweichung weist auf eine geringe Streuung bis hin zu 

einer eher homogenen Verteilung der Antworten hin – die Befragten antworteten in 

Schritt 1
quantitativ 

Schritt 2
qualitativ 

Schritt 3
Trianguluation



 

 22 

ähnlicher Weise. Eine hohe Standardabweichung hingegen signalisiert eine breite Streu-

ung, was auf heterogene Antworten innerhalb der befragten Gruppe hinweist. 

Darüber hinaus sind Mittelwerte und Standardabweichungen Ausgangspunkt von 

weiteren statistischen Berechnungen, wie Vergleichen zwischen verschiedenen Antwor-

ten der Items und Skalen, und ermöglichen inferenzstatistische Weiteranalysen wie Re-

gressionsmodelle und Gruppenvergleiche (Bortz & Döring, 2013). Die Verwendung die-

ser Maße ist insbesondere dann gerechtfertigt, wenn – wie in der vorliegenden Evalua-

tion – psychometrisch getestete Skalen mit zufriedenstellender interner Konsistenz 

(Cronbachs α > .60) verwendet werden.5 

 

4.1.2 Quantitative Stichprobenziehung  

Die Datenerhebung erfolgte in der Zeit vom 19.04. bis zum 07.05.2024 durch Online-

Fragebögen mittels der Plattform SoSci Survey. Zur Stichprobenrekrutierung wurden alle 

Lehrkräfte des islamischen Religionsunterrichts (IRU) in NRW durch das Ministerium für 

Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen über die quantitative Erhebung im 

Rahmen der Evaluation des IRU informiert und erhielten einen Zugangslink. Zur Siche-

rung der Datenintegrität nutzt der Fragebogen das reCAPTCHA-Plugin, welches mehrfa-

che und unautorisierte Einträge durch Bots verhindert. 

Zugangslinks für die Fragebögen der Schüler*innen sowie Lehrkräfte wurden aus-

schließlich an Lehrkräfte verteilt, die aktiv im IRU tätig sind. Damit wurde sichergestellt, 

dass ausschließlich der Zielgruppe zugehörige Personen an der Erhebung teilnehmen 

konnten. Die Lehrkräfte wurden angewiesen, die Durchführung der Schüler*innenbefra-

gung ab der achten Klasse im Rahmen des regulären Unterrichts zu ermöglichen, um eine 

kontrollierte Umgebung für die Beantwortung des Fragebogens sicherzustellen und die 

Rücklaufquote zu erhöhen. 

 
5 Cronbachs Alpha dient als Maß für die interne Zuverlässigkeit einer Skala. Es zeigt auf, inwieweit die 
einzelnen Items eines Fragebogens oder Tests miteinander in Beziehung stehen. Ein hoher Alpha-Wert 
(nahe 1) spricht für eine starke innere Zusammengehörigkeit der Items, während ein niedriger Wert (unter 
.60) darauf hinweist, dass die Items möglicherweise unterschiedliche Konstrukte erfassen (Cortina, 1993; 
Bühner, 2011). 



 

 23 

Es wurde ein mehrstufiges Verfahren zur Qualitätskontrolle implementiert. Dies 

beinhaltete die systematische TIME-RSI-Auswertung6 zur Identifikation auffälliger Bear-

beitungszeiten, den Ausschluss von Fällen mit weniger als 50 % des ausgefüllten Frage-

bogens und der Identifizierung von stereotypen Antwortmustern (z. B. systematisches 

Ankreuzen identischer Antwortoptionen). 

Demzufolge mussten von den ursprünglich 395 Fragebogen der Schüler*innen 72 

ausgeschlossen werden, sodass letztlich 323 Fälle als Stichprobe dienen. Die durch-

schnittliche Bearbeitungszeit des Schüler*innen-Fragebogens betrug 29,53 Minuten (SD 

= 9,81). Bei den 108 Fragebögen der Lehrkräfte mussten aus denselben Gründen 48 

Fälle ausgeschlossen werden, sodass 60 Lehrkräfte die Stichprobe darstellen. Die durch-

schnittliche Bearbeitungszeit des Lehrkräfte-Fragebogens betrug 26,5 Minuten (SD = 

8,52).  

 

4.1.3 Stichprobenbeschreibung  

Die Stichprobe umfasst insgesamt 323 Schüler*innen, die am IRU teilnehmen. Der 

durchschnittliche Zeitraum, in dem die Befragten den IRU besucht haben, beträgt 3,44 

Jahre. Dieses vergleichsweise kurze Intervall ist auf die Neuheit des Fachs und den noch 

nicht flächendeckenden Ausbau des Angebots zurückzuführen. 

Ein Blick auf die demografischen Daten zeigt, dass 66,5 % der befragten Schü-

ler*innen in Deutschland geboren sind. Innerhalb dieser Gruppe haben jedoch nur 4 % 

keinen Migrationshintergrund, was die hohe Relevanz von Migrationserfahrungen im 

Kontext des IRU unterstreicht. Der Altersschnitt für die befragten Schüler*innen des IRU 

in NRW beträgt 15,78 (SD = 1,94), da nur die Jahrgänge acht bis dreizehn befragt wurden. 

Die Geschlechterverteilung in der Stichprobe ist weitgehend ausgeglichen: 47,4 % der 

Befragten sind männlich und 51,7 % weiblich. Diese Verteilung ermöglicht eine differen-

zierte Betrachtung möglicher geschlechtsspezifischer Unterschiede in den Befragungs-

ergebnissen.  

 
6 Der sogenannte TIME-RSI-Indikator (vgl. Leiner, 2019) ermittelt einen Wert, welcher angibt, wie viel 
schneller als der typische Teilnehmer (Median) ein Teilnehmer den Fragebogen ausgefüllt hat. 



 

 24 

Der Datensatz schließt 60 von 271 Lehrkräften ein. Diese Beteiligungsquote stellt 

eine aussagekräftige Größe dar und ermöglicht belastbare Aussagen über die Lehrkräfte, 

die im IRU tätig sind. Der durchschnittliche Wert der Berufsjahre unter den teilnehmen-

den Lehrkräften liegt bei 7,08 Jahren (SD = 5,61). Die vergleichsweise geringe durch-

schnittliche Anzahl an Berufsjahren lässt sich auf die neue institutionelle Etablierung 

des IRU zurückführen, der erst in den vergangenen Jahren schrittweise flächendeckend 

implementiert wurde und sich weiterhin in einer Phase des Auf- und Ausbaus befindet. 

Die Geschlechterverteilung unter den teilnehmenden Lehrkräften zeigt, dass 58,3 % 

männlich und 40 % weiblich sind, während ein kleiner Anteil von 1,7 % keine Angabe 

zum Geschlecht gemacht hat. Diese Verteilung ermöglicht es, geschlechterspezifische 

Perspektiven in die Analyse einzubeziehen und mögliche Unterschiede oder Gemein-

samkeiten in den Erfahrungen und Einstellungen der Lehrkräfte zu untersuchen. Der Al-

tersdurchschnitt der teilnehmenden Lehrkräfte liegt bei 40,48 Jahren (SD = 10,22), was 

auf eine ausgewogene Mischung aus jüngeren und erfahreneren Lehrkräften hinweist. 

Hinsichtlich der vertretenen Schulformen zeigt sich eine breite Streuung: Alle 

Schulformen sind repräsentiert, mit Ausnahme von Förderschulen und Weiterbildungs-

kollegs. Berufsschulen hingegen sind in der Stichprobe vertreten. Diese grundlegenden 

Merkmale der Stichprobe bieten eine solide Ausgangsbasis für die weitere Analyse und 

Interpretation der erhobenen Daten. Sie erlauben es uns, die Ergebnisse im Kontext der 

aktuellen Entwicklungen und Herausforderungen des IRU einzuordnen. 

 

4.1.4 Messinstrumente 

Im Rahmen der quantitativen Befragung wurden neben soziodemografischen Angaben 

sowie schulfachlich-pädagogischen Dimensionen auch außerschulische Faktoren im 

Kontext des IRU erfasst. Die eingesetzten Skalen decken zentrale religionspädagogische 

sowie gesellschaftsbezogene Faktoren ab und orientieren sich sowohl an bewährten In-

strumenten der empirischen Sozialforschung als auch an theoriebasiert entwickelten, 

projektspezifischen Erhebungsinstrumenten. 



 

 25 

Wie in der sozialwissenschaftlichen Forschung vielfach betont, ist für eine diffe-

renzierte Analyse komplexer Phänomene die Berücksichtigung multipler Einflussfakto-

ren erforderlich. Für die Evaluation des IRU bedeutet dies, dass neben unterrichtsbezo-

genen Indikatoren auch allgemeine persönliche Einstellungen, Wertorientierungen und 

Umwelteinflüsse systematisch erfasst wurden (vgl. Diaz-Bone & Weischer, 2014). Hierzu 

zählen beispielsweise Mediennutzung, insbesondere islamisch konnotierter TikTok-

Konsum, Vertrauen in außer- oder innerschulische religiöse Autoritäten, Vorstellungen 

religiöser Praxis sowie Positionierungen zu Pluralität und Geschlechtergerechtigkeit 

(Backhaus et al., 2015). 

Eine solche Erhebungsmethodik ermöglicht es, sowohl direkte Effekte des IRU auf 

religiöse Mündigkeit und reflexive Kompetenzen sichtbar zu machen als auch indirekte 

Zusammenhänge mit Kontextvariablen aufzudecken. Die Analyse erlaubt zudem die kon-

trollierte Einbeziehung bzw. statistische Ausblendung externer Einflussfaktoren, um 

spezifische Wirkzusammenhänge zwischen dem Unterrichtsfach IRU und religiös-welt-

anschaulichen Orientierungen der Schüler*innen differenziert herauszuarbeiten. 

Ziel ist es, die Wirkung des IRU im Lichte seiner curricularen Zielsetzungen empi-

risch zu prüfen und dabei die Eigenleistung des Unterrichts – unabhängig von konkur-

rierenden Sozialisationsinstanzen – möglichst präzise zu bestimmen. Nur durch eine 

solche differenzierte Betrachtung können belastbare Schlussfolgerungen für die Weiter-

entwicklung des Faches sowie professionsbezogene Empfehlungen für die Lehrkräftebil-

dung formuliert werden. 

Soweit möglich, wurde im Rahmen der quantitativen Erhebung eine vierstufige Li-

kert-Skala verwendet. Diese Entscheidung diente bei den Schüler*innen insbesondere 

der Komplexitätsreduktion und der erhöhten Verständlichkeit der Antwortoptionen 

(Maurer & Andrews, 2000). Auch bei der Lehrkräftebefragung wurde überwiegend die-

selbe Skalenstruktur angewandt, um eine methodische Vergleichbarkeit der Ergebnisse 

zwischen beiden Gruppen zu gewährleisten. Darüber hinaus wurde die Entscheidung für 

eine gerade Anzahl an Antwortkategorien (vierstufig) getroffen, um einer Tendenz zur 

Mitte entgegenzuwirken (Moosbrugger & Kelava, 2012). Skalen bzw. Indikatoren werden 



 

 26 

in den entsprechenden Tabellen und Abbildungen im Ergebnisteil detailliert beschrie-

ben. 

 

4.2 Design der qualitativen Erhebung  

Als Ergänzung zur vorliegenden quantitativen Erhebung, welche einen hypothesenüber-

prüfenden Blick auf Schüler*innen und Lehrkräfte wirft, wurde im nächsten Schritt ein 

qualitatives Vorgehen gewählt. Grund dafür ist der Anspruch, die zentralen Akteur*innen 

des islamischen Religionsunterrichts (IRU) mit ihren Erfahrungen „selbst zu Wort kom-

men zu lassen, ihnen die Gelegenheit zu geben, Antworten in eigenen Worten zu formu-

lieren und nicht lediglich aus einer Anzahl vorformulierter Antworten auszuwählen“ 

(Kuckartz & Rädiker, 2022, 211), um ihre Perspektive in Handlungsempfehlungen hin-

sichtlich der Zukunft des IRU angemessen berücksichtigen zu können.  

 

4.2.1 Qualitative Stichprobenziehung und -beschreibung 

Die qualitative Erhebung wurde mit einem gezielten Sampling-Ansatz durchgeführt, der 

anhand vorab festgelegter Kriterien erfolgte, sich aber an den Prinzipien des Theoretical 

Sampling orientiert (Glaser & Strauss, 1967; Przyborski & Wohlrab-Sahr, 2021). Dieses 

Verfahren erlaubt es, die Auswahl der Untersuchungseinheiten schrittweise entlang the-

oretisch relevanter Gesichtspunkte zu steuern, anstatt bereits zu Beginn der Untersu-

chung eine vollständige Stichprobe festzulegen. Das Ziel ist es, durch den Wechsel von 

Datenerhebung, Interpretation und Theoriebildung eine möglichst breite und kontrast-

reiche Datengrundlage zu schaffen. 

Im Zuge des Sampling-Prozesses wurde auf eine maximale Kontrastierung geach-

tet (Przyborski & Wohlrab-Sahr, 2021), um unterschiedliche Perspektiven auf den IRU 

abzubilden. Dies geschah durch die bewusste Auswahl von Schulen und Akteur*innen, 

die sich in zentralen Variablen unterscheiden, um theoretisch relevante Unterschiede 

und Gemeinsamkeiten herauszuarbeiten. Nach dem Prinzip der Maximierung von 



 

 27 

Unterschieden wurden zunächst Fälle ausgewählt, die in bestimmten Merkmalen große 

Unterschiede aufweisen, um die Bandbreite der Erscheinungsformen des IRU zu erfas-

sen.  

Ein zentrales Kriterium der Stichprobenauswahl war die Etablierung des IRU an 

den jeweiligen Schulen. Schulen, an denen der IRU über mehrere Jahrgänge hinweg etab-

liert war, wurden gezielt in die Untersuchung einbezogen, um fundierte Aussagen zur 

Entwicklung des Unterrichts treffen zu können. Zudem wurde die Schulform berücksich-

tigt, indem Akteur*innen aus Grundschulen, Hauptschulen, Realschulen, Gymnasien, 

Gesamtschulen und Berufskollegs befragt wurden. Dies ermöglicht eine Analyse schul-

formspezifischer Unterschiede hinsichtlich der Umsetzung des IRU. Ein weiteres zentra-

les Auswahlkriterium war die Jahrgangsstufe, um mögliche Entwicklungsverläufe nach-

zuvollziehen und Unterschiede in der Wahrnehmung des IRU je nach Alter identifizieren 

zu können. 

Darüber hinaus spielte die Größe der Stadt eine Rolle bei der Auswahl der Schu-

len. Um regionale Unterschiede abzubilden, wurden sowohl Schulen in Großstädten mit 

über 500.000 Einwohner*innen als auch Schulen in kleineren Städten in die Untersu-

chung einbezogen. Ergänzend wurde der Migrationsanteil in der jeweiligen Stadt berück-

sichtigt, um eine möglichst vielfältige Perspektive auf den IRU zu erhalten. Schließlich 

floss auch der Ausbildungsweg der Lehrkräfte in die Stichprobenauswahl ein. Lehrkräfte 

mit unterschiedlichen Qualifikationswegen – Lehramtsstudium und Zertifikatskurs – so-

wie im Referendariat wurden befragt, um auch hier unterschiedliche Perspektiven und 

Zugänge zu berücksichtigen.  

Die qualitative Erhebung wurde im Sommer und Herbst 2024 durchgeführt und 

umfasst Interviews an zehn Schulen in NRW mit insgesamt 45 Befragten. Befragt wurden 

im Rahmen von leitfadengestützten Einzelinterviews 14 Schüler*innen, 12 Lehrkräfte, 

drei Schulleitungen, drei Eltern und zwei Mitglieder der Kommission für den IRU sowie in 

Einzel- und Gruppeninterviews elf Fachleitungen.  

 



 

 28 

4.2.2 Leitfadengestützte Interviews als Methode der Datenerhebung  

Qualitative Methoden richten sich darauf aus, das Wie eines Phänomens zu erfassen und 

dadurch ein tieferes Verständnis für die zugrundeliegenden sozialen und kulturellen Pro-

zesse zu gewinnen. Im Gegensatz zu quantitativen Ansätzen, die primär das Was eines 

Sachverhalts untersuchen, fokussieren qualitative Ansätze die Rekonstruktion von Be-

deutungen und Handlungen in ihrem spezifischen Kontext. In Bezug auf die Evaluation 

des IRU bedeutet dies, dass qualitative Ansätze nicht nur einzelne religiöse oder nicht-

religiöse Themen identifizieren, sondern auch die impliziten Kriterien ergründen, mit de-

nen die Akteur*innen in ihrer Praxis eine entsprechende Sinnwelt erschaffen. Dies ent-

spricht einem praxistheoretischen Ansatz, der weniger auf das Handeln von Subjekten 

fokussiert ist als vielmehr auf ihren Umgang mit auf Religion bezogenen Handlungen 

(Roggenkamp & Keller, 2021). In der vorliegenden Evaluation gilt dies insbesondere für 

die Dimensionen der fachlichen Umsetzung und der Positionalität im IRU. Dabei steht in 

der qualitativen Forschung, anders als bei quantitativen Erhebungen, nicht die Reprä-

sentativität, sondern vielmehr das Finden vielfältiger Aussagen zu einem Thema resp. 

typischer Fälle im Vordergrund. 

Ein Grund für die Durchführung offener, halbstrukturierter Befragungen liegt da-

rin, dass diese Methode Mayring (2023) zufolge aufgrund ihres Einbezugs von Aspekten 

einer vorhergehenden Problemanalyse insbesondere für theoriegeleitete Forschung ge-

eignet ist, bei der spezifischere Fragestellungen im Vordergrund stehen. Darüber hinaus 

wird durch das Instrument des Interviewleitfadens und die darin angesprochenen The-

men die Vergleichbarkeit der Daten erhöht (Mayring, 2023). Der Leitfaden beinhaltet da-

bei eine im Vorfeld festgelegte Liste offener Fragen, die zwar eine grundlegende Reihen-

folge aufweist, aber auch einen Spielraum für spontane Abweichungen lässt: So können 

im Interview vertiefte Nachfragen zu einzelnen Themen gestellt und die jeweilige Wort-

wahl an die befragten Personen angepasst werden (Döring, 2023) sowie die Reihenfolge 

der Fragen den Antworten der Befragten entsprechend verändert werden, um den natür-

lichen Gesprächsfluss so wenig wie möglich einzuschränken. 



 

 29 

Leitfäden bieten damit eine Struktur, die dem Interview eine klare Richtung gibt, 

ohne dabei die Tiefe und Vielschichtigkeit der gewonnenen Informationen einzuschrän-

ken. Gleichzeitig dient der Leitfaden als Orientierungshilfe und stellt sicher, dass im In-

terview wesentliche Aspekte der Forschungsfragen nicht übersehen werden (Mayer, 

2013). Forschende sind aufgefordert, Schlagwörter oder suggestive Fragen zu vermeiden 

und stattdessen nach den zugrundeliegenden latenten Sinnstrukturen zu fragen, um so 

tiefere Ebenen der subjektiven Wahrnehmung zu erschließen (Roulston & Halpin, 2022).  

Ein weiterer wesentlicher Aspekt bei der Arbeit mit Leitfäden ist deren Prozess-

haftigkeit und Flexibilität. Dies bedeutet, dass Leitfäden während des gesamten For-

schungsprozesses fortlaufend überarbeitet und angepasst werden, um neue Erkennt-

nisse oder veränderte Schwerpunkte zu integrieren (Lamnek, 2005). Dieser iterativ-zyk-

lische Prozess stellt sicher, dass die Leitfäden stets den aktuellen Erkenntnisstand wi-

derspiegeln, indem sie die sich entwickelnden Forschungsfragen aufnehmen (Baur & 

Blasius, 2022).  

 

4.2.3 Zur Konzeption der Leitfäden  

Die Konzeption der Interviewleitfäden stützt sich auf besondere Expertise der Mitarbei-

tenden des Zentrums für Islamische Theologie und insbesondere der Arbeit von Prof. Dr. 

Mouhanad Khorchide in verschiedenen empirisch ausgerichteten Projekten, die unter 

anderem Schwerpunkte wie Religiosität, Einstellungen zu religiöser Pluralität, Radikali-

sierungen oder Wahrnehmung von antimuslimischer Diskriminierung aufweisen. 

Besonders herauszuheben ist hierbei das seit Oktober 2021 laufende Drittmittel-

projekt „Interreligiöses Lernen an der Evangelischen Gesamtschule Gelsenkirchen“, das 

ein Kooperationsprojekt der Evangelischen, Katholischen und Islamischen Theologie der 

Universität Münster bildet und in dem Prof. Dr. Khorchide gemeinsam mit Prof. Dr. Antje 

Roggenkamp (Evangelisch-Theologische Fakultät) sowie Prof. Dr. Clauß Peter Sajak (Ka-

tholisch-Theologische Fakultät) Wahrnehmungen und Einstellungen von Schüler*innen 

sowie Lehrkräften auf (inter-)religiöse Kooperation im Religionsunterricht erforscht. In 

diesem Projekt wurden sowohl evangelische und katholische als auch muslimische und 



 

 30 

konfessionsfreie Akteur*innen mithilfe offener, halbstrukturierter Interviews nach ihren 

Erfahrungen mit und Eindrücken aus dem Religionsunterricht, ihren Einstellungen zu re-

ligiöser Vielfalt sowie der Schulkultur befragt. Die konzipierten Leitfäden kamen über 

mehrere Jahre hinweg in verschiedenen Interviews mit Schüler*innen der achten bis 

zwölften Klasse immer wieder zum Einsatz und wurden dem iterativ-zyklischen For-

schungsprozess gemäß regelmäßig kritisch reflektiert und modifiziert. Da sich die ver-

wendeten Fragen für die Erforschung von Wahrnehmungen und Einstellungen des RU be-

währen konnten, wurden die Leitfäden ebenfalls für die Konzeption der Interviewleitfä-

den zur Evaluation des IRU herangezogen und entsprechend angepasst und weiterent-

wickelt, wobei Prof.in Dr. Roggenkamp und Prof. Dr. Sajak dem Forschungsteam des 

Zentrums für Islamische Theologie beratend zur Seite standen. Insbesondere diese in-

terreligiöse Kooperation hat sich in den letzten Jahren stets bewährt und stellt ebenso 

für das vorliegende Forschungsprojekt eine wertvolle Ergänzung der Perspektive dar. 

Die in den vorliegenden Interviewleitfäden enthaltenen Fragen stützen sich auf 

die in Kapitel 3 beschriebenen Dimensionen Schüler*innen, Lehrkräfte, Fachlichkeit und 

Schulkultur. Dabei ist zu beachten, dass in den Interviews nicht explizit nach den Dimen-

sionen gefragt wird. Sie stehen vielmehr im Hintergrund der Fragen, bilden deren theo-

retische Rahmung und ermöglichen eine entsprechende Rückführung bei der späteren 

Analyse. Im Interview selbst ist von expliziten Fragen abzusehen, da es vielmehr implizit 

darum geht, entsprechenden latenten Sinnstrukturen der Befragten nachzugehen und 

statt des Was vielmehr das Wie zu fokussieren. 

Um die Ergebnisse aus der qualitativen und quantitativen Teilstudie am Ende 

bestmöglich miteinander verschränken und abgleichen zu können, wurden fortlaufend 

Befunde aus der Analyse der quantitativen Erhebung für die Erstellung der Leitfäden her-

angezogen. So kann sichergestellt werden, dass Wahrnehmungen und Einstellungen 

von den Befragten weiter ausgeführt und entsprechende Argumentationsmuster und 

Sinnstrukturen in der Analyse vollumfassend berücksichtigt werden können. 

Neben der interreligiösen Kooperation mit Prof. Dr. Roggenkamp sowie Prof. Dr. 

Sajak erfolgte die Konsultation weiterer externer Wissenschaftler*innen aus dem 



 

 31 

Bereich der empirischen Sozialforschung, um ihre Expertise mit in die Konzeption des 

Leitfadens einfließen zu lassen. Zu nennen sind hier Dr. Sarah Demmrich (Wissenschaft-

liche Mitarbeiterin am Institut für Soziologie, Universität Münster), Prof. Dr. Levent Te-

zcan (Professor für Sozialwissenschaftliche Erforschung des Islam im Europa des 20. 

und 21. Jahrhunderts, Universität Münster), Laura Rademacher, M.A. (Wissenschaftliche 

Mitarbeiterin am Institut für Soziologie, Universität Münster), sowie Jun.-Prof. Dr. Naciye 

Kamçılı-Yıldız (Juniorprofessorin für Islamische Religionspädagogik und ihre Fachdidak-

tik, Universität Paderborn).  

 

4.2.4 Der Aufbau der Interviewleitfäden  

Die Interviewleitfäden richten sich an verschiedene Akteursgruppen – Lehrkräfte, Schü-

ler*innen, Schulleitungen, Fachleitungen, Eltern sowie Mitglieder der Kommission – und 

wurden mit dem Ziel entwickelt, ein möglichst umfassendes und differenziertes Bild des 

IRU aus unterschiedlichen Perspektiven zu zeichnen. Im Zentrum steht dabei die Frage, 

wie der IRU aktuell gestaltet wird, welche Erfahrungen die Beteiligten machen, welche 

Herausforderungen und Potenziale sie wahrnehmen und welche Wünsche oder Entwick-

lungsperspektiven sie formulieren.  

Alle Leitfäden sind in mehrere thematische Blöcke unterteilt, die den Interview-

ablauf strukturieren. Jedes Interview beginnt dabei mit einer Einstiegsphase, die darauf 

abzielt, eine angenehme Gesprächsatmosphäre zu schaffen. Sie umfasst bewusst sehr 

offen gestaltete Fragen, die an das tägliche Leben der Befragten anknüpfen, um den Ein-

stieg in das Gespräch zu erleichtern, ihnen die Möglichkeit zu geben, eigene Schwer-

punkte zu setzen und den Weg für vertiefende (Nach-)Fragen zu ebnen (Tribula, 2018). 

Im weiteren Verlauf konzentrieren sich die Blöcke auf spezifische Themenfelder wie Ziele 

und Inhalte des IRU, Pluralitätsfähigkeit, schulische Verankerung, religiöse Identitäts-

entwicklung sowie Zukunftserwartungen. Den Abschluss bildet jeweils eine offene 

Phase, in der zusätzliche Anmerkungen ermöglicht werden. 

Für die Lehrkräfte wurde ein Leitfaden entwickelt, der insbesondere ihre Zielvor-

stellungen und didaktischen Ansätze im IRU in den Blick nimmt. Er fragt danach, wie 



 

 32 

Lehrkräfte mit religiöser und weltanschaulicher Vielfalt umgehen, welche Inhalte ihnen 

besonders wichtig sind und wie sie ihren eigenen Bildungsauftrag verstehen. Auch die 

Rolle der Lehrkräfte im Kontext der gesamten Schulkultur, ihre Wahrnehmung von insti-

tutioneller Unterstützung sowie ihre Erwartungen an die Weiterentwicklung des IRU wer-

den thematisiert. Dabei wird besonderen Wert auf subjektive Einschätzungen gelegt, um 

auch implizite Haltungen und Erfahrungen sichtbar zu machen. 

Die Leitfäden für die Schüler*innen sind altersdifferenziert angelegt, um der kog-

nitiven und emotionalen Entwicklung Rechnung zu tragen. Im Mittelpunkt stehen ihre 

Erfahrungen im IRU, ihre Wahrnehmung von Inhalten und Methoden sowie ihr Umgang 

mit religiöser Vielfalt im Klassenverband. Zugleich wird erfragt, inwieweit der IRU für sie 

eine Rolle für die eigene Identitätsentwicklung spielt und welche Wünsche sie an den 

Unterricht haben. Gerade in der offenen Gesprächsführung wird Raum geschaffen, um 

die individuelle Bedeutung von Religion und Glaube im Lebensalltag der Schüler*innen 

zur Sprache kommen zu lassen. 

Im Gespräch mit den Schulleitungen wird der Fokus auf strukturelle und organi-

sationale Rahmenbedingungen gelegt: Wie wird der IRU in die Schulkultur integriert, wel-

che Herausforderungen treten bei der Einführung oder Durchführung auf und welche Un-

terstützungsmöglichkeiten werden gesehen? Ebenso werden Fragen der Lehrkräftege-

winnung, Kooperation im Kollegium und Wahrnehmung durch Eltern und Öffentlichkeit 

angesprochen, um ein vollständiges Bild der institutionellen Einbettung des IRU zu ge-

winnen. 

Auch die Fachleitungen nehmen im Rahmen der Evaluation des IRU eine zentrale 

Rolle ein. In leitfadengestützten Interviews geben sie Einblicke in Stärken und Heraus-

forderungen des IRU, insbesondere im Hinblick auf Ausbildungsprozesse, Kooperations-

strukturen sowie Fortbildungsbedarfe. Zudem äußern sie sich zu ihrer Zusammenarbeit 

mit relevanten Akteur*innen, zur Nutzung fachlicher Ressourcen und zur Einbindung in-

stitutioneller Stellen wie FAIR (Fachstelle Islamische Religionspädagogik). Ihre Einschät-

zungen zu den vier Evaluationsdimensionen – Schüler*innen, Lehrkräfte, Fachlichkeit 



 

 33 

und Schulkultur – liefern wichtige Impulse für die Weiterentwicklung und Professionali-

sierung des Faches. 

Mit Blick auf die befragten Eltern steht ihre Sichtweise auf den IRU im Mittelpunkt: 

Welche Erwartungen verbinden sie mit dem Unterricht, welche Bedeutung messen sie 

religiöser Bildung für ihre Kinder bei und wie erleben sie die Zusammenarbeit mit der 

Schule? Dabei wird auch auf die religiöse Erziehung im familiären Umfeld eingegangen 

und darauf, welche Rolle der IRU für die familiäre religiöse Sozialisation spielt oder spie-

len könnte. 

Die Interviews mit Mitgliedern der Kommission konzentrieren sich auf deren Auf-

gaben und Erfahrungen im Rahmen der Zulassung von Lehrkräften sowie auf die allge-

meine Einschätzung des Zulassungsverfahrens. Hier sollen sowohl strukturelle Aspekte 

als auch persönliche Wahrnehmungen und Einschätzungen zur Weiterentwicklung der 

Verfahren erhoben werden. 

Die Vielfalt und Differenzierung der Interviewleitfäden spiegeln das Ziel wider, so-

wohl die spezifischen Perspektiven der einzelnen Akteursgruppen zu erfassen als auch 

übergreifende Aspekte zu identifizieren. Alle Leitfäden lassen bewusst Raum für offene 

Antworten und individuelle Schwerpunktsetzungen der Befragten. Dadurch wird sicher-

gestellt, dass neben den vorab definierten Themen auch subjektiv bedeutsame Aspekte 

und Perspektiven Eingang in die Erhebung finden.  

 

4.2.5 Durchführung, Transkription und Anonymisierung   

Die Einzelinterviews wurden im Sommer und Herbst 2024 durchgeführt. Die Interviews 

mit den Schüler*innen fanden ausschließlich, jene mit den Fachleitungen überwiegend 

in Präsenz statt. Bei den Interviews mit den anderen Personengruppen wurde aus orga-

nisatorischen Gründen teilweise auf Online-Formate zurückgegriffen, was den Wünschen 

der Befragten entsprach und mit deren Zustimmung erfolgte. Alle Interviews wurden mit 

Aufnahmegeräten aufgezeichnet. Unmittelbar nach Abschluss der Interviews wurden 

Postskripte angefertigt, welche die Gesprächsatmosphäre, die Verfassung der Intervie-

wenden sowie mögliche Unterbrechungen dokumentierten. 



 

 34 

Die Transkription der Audioaufnahmen erfolgte mithilfe des Programms noScribe 

sowie einer anschließenden Korrektur der Dateien durch das Forschungsteam in Anleh-

nung an die Transkriptionsregeln nach Bohnsack (1993) sowie Kuckartz und Rädiker 

(2022). Die Interviews wurden wörtlich transkribiert, um eine gegenstandsnahe Abbil-

dung und eine präzise Analyse zu ermöglichen. In diesem Prozess wurden Sprache und 

Interpunktion der Schriftsprache angenähert. Pausen7 und Lautäußerungen wie Lachen 

oder Seufzen wurden entsprechend gekennzeichnet, um die nonverbale Kommunikation 

zu dokumentieren. 

Zur Wahrung der Anonymität der befragten Personen wurden alle Namen durch 

einen anonymisierten Code ersetzt, der, abgesehen vom Hinweis auf das Geschlecht der 

Befragten (angezeigt durch ein w oder m) keine Rückschlüsse auf personenbezogene 

Daten zulässt. Im gesamten Forschungsprozess wurden sämtliche Daten gemäß den Da-

tenschutzrichtlinien erhoben. Dabei wurde Art. 5 der Datenschutz-Grundverordnung 

(DSGVO) beachtet. Diesbezügliche Schritte wurden mit dem MSB sowie der Universität 

Münster abgesprochen, um die datenschutzrechtlichen Vorgaben in vollem Umfang zu 

gewährleisten. 

 

4.2.6 Auswertungsmethode  

Die Auswertung der in der Evaluation erhobenen qualitativen Daten erfolgt mithilfe der 

Methode der inhaltlich strukturierenden qualitativen Inhaltsanalyse unter Verwendung 

des Programms MAXQDA24. Im Unterschied zu quantitativen Methoden handelt es sich 

bei der qualitativen Inhaltsanalyse um ein eher offenes, hermeneutisch-interpretatives 

Vorgehen, mithilfe dessen sich nicht nur Themen identifizieren lassen, sondern welches 

auch Raum für die Entdeckung von neuen, ggf. unerwarteten Aspekten lässt (Kuckartz & 

Rädiker, 2022). So können die Perspektiven der Befragten nicht nur oberflächlich, son-

dern in ihrer Tiefe erschlossen werden.  

 
7 Dabei steht (.) für eine Pause von einer Sekunde, (..) für eine Pause von zwei und (…) für eine Pause von 
drei Sekunden.  



 

 35 

In der Theorie wird hinsichtlich der Kategorienbildung zwischen einem dedukti-

ven sowie einem induktiven Vorgehen unterschieden, wobei beide in ihrer Reinform sel-

ten zum Einsatz kommen. Häufiger ist hingegen eine Mischform deduktiv-induktiver Ka-

tegorienbildung, die auch in dieser Studie verwendet wird. In einem mehrstufigen Ver-

fahren erfolgte, unter Rückgriff auf Interviewleitfaden, Theorie und Forschungsstand, zu-

nächst eine deduktive A-priori-Kategorienbildung, deren Kategorien in einem weiteren 

Schritt induktiv erweitert wurden (Kuckartz & Rädiker, 2022). Dabei können zum einen 

neue induktive Oberkategorien am Material gebildet werden, zum anderen werden die 

deduktiven Oberkategorien durch die induktive Bildung von Subkategorien, welche As-

pekte, Ausprägungen oder Dimensionen der jeweiligen Hauptkategorie darstellen, wei-

ter ausdifferenziert. 

Unsere deduktiven Oberkategorien wurden aus Literatur, Interviewleitfaden und 

den quantitativen Ergebnissen abgeleitet. Sie dienen als erste analytische Struktur, um 

das umfangreiche Datenmaterial systematisch zu ordnen und eine enge Verzahnung zwi-

schen qualitativen und quantitativen Ergebnissen zu gewährleisten. Die inhaltliche Fül-

lung dieser Oberkategorien erfolgte jedoch induktiv anhand der erhobenen Daten. Dabei 

standen bei den Lehrkräften folgende deduktiv gebildeten Oberkategorien im Fokus der 

Auswertung:  

• Wahrnehmung des IRU 

• Zielvorstellungen 

• Inhalte des IRU 

• Durchführung des IRU 

• Religionsmündigkeit 

• Positionalität 

• Soziale Medien  

• Wünsche  

 

 



 

 36 

Bei den Schüler*innen erfolgte die Auswertung mit besonderem Blick auf die deduktiv 

gebildeten Oberkategorien:  

• Wahrnehmung des IRU und der Lehrkräfte 

• Unterschiede zwischen IRU und religiöser Unterweisung (Moschee) 

• Lebensweltbezug im IRU 

• Kompetenzorientierung 

• Religionsmündigkeit 

• Geschlechtergerechtigkeit 

• Soziale Medien  

• Wünsche 

Bei den Schulleitungen standen die Oberkategorien Wahrnehmung des IRU und der 

Lehrkräfte, Gründe für die Einführung des IRU, Bedenken und Wünsche, bei den Fachlei-

tungen Qualität und Struktur der Lehrkräfteaus- und Fortbildung, Zusammenarbeit mit 

relevanten Akteuren im Ausbildungssystem sowie Perspektiven und Herausforderungen 

der Professionalisierung islamischer Religionslehrkräfte, bei den Eltern Wahrnehmung 

des IRU und der Lehrkräfte, Unterschiede zwischen IRU und außerschulischer religiöser 

Bildung, Soziale Medien und Wünsche und bei den Kommissionsmitgliedern schließlich 

Wahrnehmung des IRU, Erwartungen an den IRU, Zusammenarbeit mit verschiedenen Ak-

teur*innen, Bewertung der Kommissionsarbeit sowie Wünsche im Fokus der Analyse.  

Diese im ersten Schritt deduktiv gebildeten Oberkategorien wurden in einem 

zweiten Schritt induktiv gefüllt und durch die Bildung von Kategorien und Subkategorien 

weiter ausdifferenziert. 

Die induktive Kategorienbildung orientiert sich dabei an der offenen Kodierung, 

was die Erfassung von in den Interviews enthaltenen Themen und Mustern sowie die Ent-

wicklung neuer Kategorien aus dem Datenmaterial heraus ermöglicht. Durch diesen of-

fenen Zugang können bislang nicht antizipierte Perspektiven der Befragten erfasst und 

in die Analyse integriert werden (Strübing, 2015). Das iterative Vorgehen, bei dem be-

stehende Kategorien kontinuierlich überprüft, differenziert oder erweitert werden, trägt 

dazu bei, sowohl theoretisch gestützte als auch aus den Daten abgeleitete Erkenntnisse 



 

 37 

zu gewinnen (Strauss, 1991; Breuer, Muckel & Dieris, 2018). Ein zentraler Bestandteil 

des Auswertungsprozesses ist zudem die fortlaufende Reflexion und Anpassung der Ka-

tegorien, um sicherzustellen, dass sie die Vielschichtigkeit der Daten angemessen ab-

bilden.  

 

4.3 Triangulation 

Das gewählte Untersuchungsdesign folgt einem mehrstufigen Mixed-Methods-Ansatz, 

bei dem quantitative und qualitative Verfahren systematisch miteinander verknüpft wur-

den, um die unterschiedlichen Stärken beider Zugänge zu nutzen und deren Erkennt-

nisse wechselseitig zu validieren (Niederberger & Peter, 2018). Ziel war es, durch die 

Kombination beider methodischer Zugänge ein möglichst umfassendes und vielschich-

tiges Bild des islamischen Religionsunterrichts (IRU) in NRW zu gewinnen. 

Die quantitative Erhebung (Schritt 1, Kapitel 4.1) diente dazu, ein möglichst brei-

tes und repräsentatives Bild zentraler Einstellungen, Erfahrungen und Strukturen im Kon-

text des IRU zu erfassen. Auf dieser Grundlage konnten übergreifende Muster, Häufigkei-

ten und Zusammenhänge identifiziert werden. Die anschließende qualitative Vertiefung 

(Schritt 2, Kapitel 4.2) hatte demgegenüber das Ziel, die im quantitativen Teil gewonne-

nen Befunde zu kontextualisieren, individuelle Deutungsmuster sichtbar zu machen und 

ambivalente oder unerwartete Ergebnisse interpretativ zu erschließen. 

Im Rahmen der Triangulation (Schritt 3) wurden schließlich beide Datenstränge mit-

einander in Beziehung gesetzt, um konvergente, komplementäre und divergente Be-

funde herauszuarbeiten. Dadurch konnten quantitative Trends durch qualitative Einsich-

ten erklärt, eingeordnet und weiter ausdifferenziert werden sowie die qualitativen Be-

obachtungen empirisch eingeordnet und theoretische Schlussfolgerungen abgesichert 

werden. 

Darüber hinaus ermöglichte die Triangulation eine mehrdimensionale Validierung 

der Ergebnisse und trug zur Erhöhung der internen und externen Validität der Untersu-

chung bei. Durch die Verbindung standardisierter und rekonstruktiver Verfahren konnte 

sowohl die Breite empirischer Muster als auch die Tiefe individueller Perspektiven 



 

 38 

erfasst werden. Die gegenseitige Bezugnahme beider Datenstränge führte zu einem dif-

ferenzierteren Gesamtbild des IRU und seiner Akteur*innen, das weder durch eine rein 

quantitative noch durch eine ausschließlich qualitative Betrachtung hätte erreicht wer-

den können. 

Gleichzeitig wurde im Prozess deutlich, dass Triangulation nicht nur als methodi-

sches Instrument, sondern auch als reflexive Praxis zu verstehen ist, die es erlaubt, For-

schungsergebnisse im Spannungsfeld unterschiedlicher Datenquellen, theoretischer 

Ansätze und praktischer Erfahrungen kritisch zu prüfen und kohärent zusammenzufüh-

ren. 

Bei der nachfolgenden Darstellung der Ergebnisse (Kapitel 5) wurde dabei berück-

sichtigt, dass nicht alle Themenbereiche gleichermaßen durch beide Datenstränge ab-

gedeckt sind. Während die großen Themenfelder – insbesondere die Wahrnehmung des 

IRU und der Lehrkräfte sowie die Religionsmündigkeit – bei der Befragung der Schü-

ler*innen (Kapitel 5.1) wie der Lehrkräfte (Kapitel 5.2) sowohl quantitativ als auch qua-

litativ bearbeitet wurden, wurden andere Aspekte ausschließlich qualitativ untersucht. 

Dazu zählen etwa die Wünsche der Schüler*innen und Lehrkräfte, die gezielt im qualita-

tiven Design verortet wurden, um die subjektiven Perspektiven abzubilden. 

Die anderen Akteursgruppen – Schulleitungen (Kapitel 5.3), Fachleitungen (Kapitel 

5.4), Eltern (Kapitel 5.5) sowie Mitglieder der Kommission für den IRU (Kapitel 5.6) – 

wurden ausschließlich qualitativ befragt, da es hier weniger um eine breite Erhebung 

ging, sondern mehr darum, die Perspektive dieser Akteure zu beleuchten und in die Ge-

samtanalyse einzubetten.  

 

 

 

 

  



 

 39 

5 Ergebnisse und Diskussion 

In diesem Kapitel werden zentrale Ergebnisse der Evaluation vorgestellt und diskutiert. 

Die Darstellung konzentriert sich auf ausgewählte Befunde aus der Befragung der Schü-

ler*innen (Kapitel 5.1), Lehrkräfte (Kapitel 5.2), Schulleitungen (Kapitel 5.3), Fachleitun-

gen (Kapitel 5.4), Eltern (Kapitel 5.5) sowie Mitgliedern der Kommission für den islami-

schen Religionsunterricht (Kapitel 5.6).  

Die Auswahl der präsentierten Ergebnisse erfolgt unter dem Gesichtspunkt ihrer 

Relevanz für die politische und bildungspraktische Diskussion rund um den islamischen 

Religionsunterricht (IRU). Die Studie insgesamt bietet eine belastbare Grundlage, um in 

Kapitel 6 Implikationen für die schulische und universitäre Praxis sowie für die bildungs-

politische Weiterentwicklung des IRU abzuleiten. 

 

5.1 Ergebnisse aus der Befragung der Schüler*innen 

5.1.1 Wahrnehmung des IRU und der Lehrkräfte 

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil 

Die Ergebnisse zur Zufriedenheit der befragten Schüler*innen im IRU zeigen ein hohes 

Maß an Zustimmung (Tabelle 1). So geben die Schüler*innen an, den Unterricht gerne zu 

besuchen (M = 3,50; SD = 0,62) und insgesamt sehr zufrieden mit dem IRU zu sein (M = 

3,46; SD = 0,65). Diese beiden Items deuten auf eine hohe affektive Bindung der Schü-

ler*innen zum Fach hin. Der Skalenmittelwert von M = 3,04 (SD = 0,56) der Gesamtskala 

zur Alltagsrelevanz (Tabelle 2) bewegt sich im oberen Bereich der vierstufigen Skala. 

Eine mehrheitliche Zustimmung zur Aussage „Mit dem, was ich im Religionsunterricht 

lerne, kann ich auch außerhalb der Schule etwas anfangen“ (M = 3,20; SD = 0,76) sowie 

„Was ich im Religionsunterricht lerne, ist im praktischen Leben von Bedeutung“ (M = 

3,09; SD = 0,73) liegt vor. Demgegenüber zeigen die negativ formulierten Items („Ich 

kann mit dem Unterrichtsstoff in meinem Leben wenig anfangen“ und „Für die Probleme 

des Alltags taugt der Unterrichtsstoff im Religionsunterricht nichts“) entsprechend 



 

 40 

niedrige Mittelwerte (M = 1,91; SD = 0,94 bzw. M = 2,03; SD = 0,91), was eine insgesamt 

hohe inhaltliche Relevanz aus Sicht der Schüler*innen zeigt. 

Die hohe Zufriedenheit mit dem IRU sowie das durchgängig hohe Maß an wahrge-

nommener Alltagsrelevanz der Unterrichtsinhalte verdeutlichen, dass der IRU für die 

Schüler*innen nicht nur kognitiv-informativ, sondern auch lebensweltlich bedeutsam 

ist. Diese Ergebnisse sprechen für eine gelungene Anbindung des Fachs an die Erfah-

rungs- und Deutungswelt der Schüler*innen und zeigen, dass der IRU im schulischen 

Kontext eine wichtige Funktion zur Reflexion und Bewältigung persönlicher und gesell-

schaftlicher Herausforderungen einnimmt. Die vergleichsweise hohen Werte zur Alltags-

relevanz legen nahe, dass das Fach eine Brückenfunktion zwischen Lebenswelt und ge-

sellschaftlicher Teilhabe einnehmen kann – eine zentrale Zielsetzung der religionspäda-

gogischen Konzeption des IRU. Gleichzeitig bieten diese Ergebnisse auch Hinweise auf 

die Wirksamkeit didaktischer Konzepte, die bewusst lebensweltliche Bezüge herstellen.  

 

Zufriedenheit  M (SD) 

Wie gerne besuchst du den Religionsunterricht? 3,50 (0,62) 

Wie zufrieden bist du mit deinem islamischen Religionsunterricht?  3,46 (0,65) 

Tabelle 1: Motivation und Zufriedenheit mit dem IRU der Schüler*innen 

Anmerkung: Das erste Item wurde aus Riegel und Zimmermann (2022) übernommen, während das zweite eigens für 
die vorliegende Erhebung entwickelt wurde. Beide Items wurden auf einer vierstufigen Likert-Skala erfasst (1 = 
„stimme überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“). 

 
Alltagsrelevanz von Unterrichtsinhalten M (SD) 

Mit dem, was ich im Religionsunterricht lerne, kann ich auch außerhalb 
der Schule etwas anfangen. 3,20 (0,76) 

Was ich im Religionsunterricht lerne, kann ich bei Problemen im Alltag 
oft gut gebrauchen. 3,01 (0,80) 

Ich kann mit dem Unterrichtsstoff in meinem Leben wenig anfangen. (in-
vers kodiert) 1,91 (0,94) 



 

 41 

Was ich im Religionsunterricht lerne, ist im praktischen Leben von Be-
deutung. 3,09 (0,73) 

Für die Probleme des Alltags taugt der Unterrichtsstoff im Religionsun-
terricht nichts. (invers kodiert) 2,03 (0,91) 

Im Religionsunterricht lerne ich, was ich bei schwierigen Alltagsproble-
men tun kann. 2,88 (0,80) 

Gesamtskala 3,04 (0,56) 

Tabelle 2: Alltagsrelevanz von Unterrichtsinhalten für die Schüler*innen 

Anmerkung: Die Skala Alltagsrelevanz des Unterrichts (Unser, 2022) beinhaltet die dargestellten sechs Items, welche 
auf einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = „stimme überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben wurden 
(α = 0,76). Für die Gesamtskala wurde der Mittelwert über alle sechs Items gebildet, wobei vorher alle Items so kodiert 
wurden, dass höhere Werte für eine höhere Alltagsrelevanz sprechen. 
 

Qualitative Vertiefung 

Die quantitativen Ergebnisse zeigen, dass Schüler*innen den IRU überwiegend positiv 

wahrnehmen und seiner Relevanz für ihr persönliches Leben eine hohe Bedeutung bei-

messen. Die qualitativen Interviews vertiefen dieses Bild, indem sie aufzeigen, wie sich 

diese Wahrnehmung im konkreten Erleben der Schüler*innen gestaltet und welche Fak-

toren Zufriedenheit und Relevanz sowie Vertrauen in die Lehrkraft fördern. 

 Die hohe Zufriedenheit mit dem IRU spiegelt sich in den geführten Interviews 

deutlich wider. Die Schüler*innen berichten dabei nicht nur von positiven Gefühlen dem 

Fach gegenüber, sondern beschreiben den Unterricht als Raum, der über die reine Wis-

sensvermittlung hinausgeht. Der IRU wird als Ort wahrgenommen, an dem persönliche 

Erfahrungen, religiöse wie kulturelle Identität, sowie gesellschaftliche Themen miteinan-

der in Dialog treten können. Eine Schülerin bringt dies in ihren Worten besonders präg-

nant zum Ausdruck:  

  
I: Und wenn du einfach so den Unterricht so grob beschreiben würdest, was verbindest du so 
für Eindrücke mit dem Religionsunterricht?  
S_8_w: Also der Religionsunterricht hat mir geholfen, mehr über meine Religion zu lernen 
und so eine Verbindung zu meiner kulturellen Identität herzustellen. Also der Unterricht ist 
quasi so wie ein Raum für mich, in dem ich alle Fragen, die mir gerade in dem Kopf einfallen 
und auch meine persönlichen Erfahrungen, aber nicht nur meine, sondern auch die von mei-
ner Familie, von meinen Freunden, also halt von meinem Umfeld teilen kann. Und ich muss 
sagen, dass der Unterricht halt wirklich respektvoll und informativ gestaltet wurde, so dass 
man halt keine Angst hat, irgendetwas zu sagen. Man durfte so immer so frei seine Meinung 



 

 42 

äußern, seine Erfahrungen wie gesagt und halt alles, was einem einfällt. Wir haben im Unter-
richt halt auch sehr viel über verschiedene (.), also sehr abwechslungsreiche Themen behan-
delt. Und für mich hat es, also mir persönlich hat es geholfen, meine Identität zu stabilisieren 
und zu reflektieren, was auch, also halt, was sowohl mit meiner persönlichen als auch meiner 
gesellschaftlichen Realität im Einklang steht. Und ja. (S_8_w, Pos. 9)  
 

Das Zitat verdeutlicht exemplarisch, was Schüler*innen am IRU besonders schätzen: Er 

bietet Raum für persönliche Fragen und Erfahrungen, vermittelt Wissen, behandelt ab-

wechslungsreiche Themen und fördert eine offene Gesprächskultur, in der Meinungsäu-

ßerung erwünscht ist und gefördert wird. Der Unterricht wird als sicherer Raum beschrie-

ben, in dem Nachdenken über Religion zugleich ein Nachdenken über sich selbst ermög-

licht.  

Auch in anderen Interviews wird der fachliche Anspruch des Unterrichts hervorge-

hoben, den die Schüler*innen als intellektuell anregend und herausfordernd erleben. 

Der IRU wird als Ort religiöser Bildung beschrieben, in dem Glaubensinhalte kritisch re-

flektiert werden dürfen und sollen, wie das folgende Zitat zeigt:  

 
Den islamischen Religionsunterricht in der Schule habe ich sehr gut wahrgenommen, also (.) 
mir, also der entspricht tatsächlich meinen Vorstellungen, also ich habe mir auch sowas vor-
gestellt, dass man so, naja, klar Arbeitsaufträge hat, aber man halt auch sein Wissen erwei-
tert, nicht nur stumpf einfach irgendwas sagen und hier und da, sondern das ist schon alles 
sehr professionell, man arbeitet mit Versen aus dem Koran, man arbeitet mit Überlieferungen 
des Propheten, also das ist da schon sehr, wie soll ich das sagen (..) ja was heißt professio-
nell, aber halt, man sagt nicht einfach irgendwelche Sachen, die dann vielleicht auch nicht 
stimmen können, also man hat da auch schon Bezug auf die Quellen und halt auch versucht, 
das Richtige zu überliefern oder zu übermitteln natürlich, von daher ist das schon sehr pro-
fessionell, wie es hier abläuft und da bin ich auch sehr froh darüber, dass wir halt auch dann 
dementsprechend wissen, woher das Ganze kommt, was darüber auch gesagt wird und halt, 
dass wir dann, wie gesagt, unser Wissen halt damit erweitern können. (S_7_m, Pos. 135) 
 

Das wiederholt verwendete Attribut professionell könnte hier gerade auf dieses Bedürf-

nis verweisen, Religion in einem Rahmen zu behandeln, der Regeln des schulischen Ler-

nens folgt: nachvollziehbar, argumentativ und überprüfbar. Mehrere Schüler*innen be-

tonen, dass im IRU nicht „stumpf“ etwas auswendig gelernt werde, sondern Zusammen-

hänge erarbeitet und kritisch diskutiert würden. Damit grenzt sich der Unterricht von ei-

ner belehrenden oder autoritären Religionsvermittlung ab.  

 Zudem stellt der Bezug des Unterrichts zur eigenen Lebenswelt in nahezu allen 

Interviews einen zentralen Faktor für die positive Wahrnehmung des Faches dar. 



 

 43 

Schüler*innen erleben den Unterricht als relevant und bedeutungsvoll, wenn er Themen 

aufgreift, die mit ihrer religiösen Praxis, ihrem Alltag oder gesellschaftlichen Erfahrungen 

verknüpft sind. Die Aussagen in den Interviews lassen dabei erkennen, dass der Lebens-

weltbezug auf unterschiedlichen Ebenen hergestellt wird – durch thematische Anknüp-

fung, den Einbezug aktueller gesellschaftlicher Fragen, den Austausch über soziale Be-

ziehungen und nicht zuletzt die konkrete didaktische Gestaltung des Unterrichts.  

 Ein wichtiger Aspekt dieses Bezugs liegt in der Auswahl der Themen, die unmit-

telbar an die Lebenspraxis der Schüler*innen anschließen. Fasten oder Beten werden 

häufig als Beispiele genannt, an denen sich religiöse Bedeutung und persönliches Erle-

ben verbinden. Eine Schülerin beschreibt etwa:  

 
Also ich kann mich erinnern, wo wir im Ramadan hatten wir auch, also wo wir gefasst haben, 
hatten wir auch Religionslehre. (.) Wir haben auch dann über Fastenzeit gesprochen und über 
halt die Nächte, also es gibt ja bei uns so besondere Nächte im Ramadan, haben wir auch 
darüber gesprochen und so. Ja, sowas halt. Also im Ramadan machen wir schon halt auch 
über die Themen, die jetzt aktuell, also die jetzt halt bei uns jetzt steht. Zum Beispiel im Ra-
madan machen wir dann das Thema Ramadan auch so. (S_3_w, Pos. 130) 
 

Solche Aussagen verdeutlichen, dass der IRU den Schüler*innen Orientierung innerhalb 

der eigenen religiösen Tradition bietet und Raum schafft, um über die Praxis zu reflektie-

ren. Auch die Beschäftigung mit Gotteshäusern und religiösen Orten wird in diesem Zu-

sammenhang als besonders anschaulich erlebt. Exkursionen oder Besuche anderer reli-

giöser Einrichtungen ermöglichen den Schüler*innen, Unterschiede und Gemeinsamkei-

ten wahrzunehmen und ihre Erfahrungen aus der Gemeinde in einen größeren Zusam-

menhang zu stellen. 

 Ein weiterer Bereich, in dem Lebensweltbezug hergestellt wird, betrifft die Ausei-

nandersetzung mit Medien und sozialen Netzwerken. Einzelne Schüler*innen themati-

sieren, dass Fragen zu Religion und Glauben heute zunehmend über digitale Plattformen 

vermittelt werden. Entsprechend äußern sie den Wunsch, auch im Unterricht über sozi-

ale Medien und religiöse Deutungen zu sprechen. Dabei geht es weniger um technische 

Nutzung als um den Umgang mit religiösen Inhalten im Netz – etwa, wenn auf Plattfor-

men wie TikTok oder YouTube unterschiedliche, teils widersprüchliche religiöse 



 

 44 

Positionen verbreitet werden. Diese Themen erscheinen den Schüler*innen deshalb le-

bensnah, weil sie ihren eigenen Medienalltag unmittelbar betreffen. 

Darüber hinaus erkennen viele Schüler*innen den IRU als Ort, an dem gesell-

schaftspolitische Themen zur Sprache kommen und mit religiösen Werten verknüpft wer-

den. Dazu zählen Diskussionen über Gleichberechtigung, kulturelle Vielfalt oder soziale 

Verantwortung. Eine Schülerin äußert etwa den Wunsch, stärker über aktuelle Fragen zu 

sprechen: 

 
Ich find das interessant, weil das ist ja das Wichtigste. Aber man muss ja auch manchmal 
über aktuelle Sachen reden, weil wir leben jetzt in der Zukunft. (S_3_w, Pos. 476) 
 

Schließlich wird der Lebensweltbezug auch durch die didaktische Gestaltung des Unter-

richts hergestellt. Schüler*innen beschreiben, dass Lehrkräfte aktuelle Beispiele, per-

sönliche Erzählungen und dialogische Methoden einsetzen, um religiöse Themen greif-

bar zu machen. Diskussionen, Gruppenarbeit oder Bezüge zu gegenwärtigen Ereignissen 

ermöglichen es, die Inhalte mit eigenen Perspektiven zu verbinden. Eine Schülerin lobt, 

dass der Unterricht „abwechslungsreich“ sei und sie „keine Angst habe, etwas zu sa-

gen“ (S_8_w, Pos. 9). Die didaktische Offenheit schafft damit eine Atmosphäre, in der 

persönliche Erfahrungen nicht nur erlaubt, sondern ausdrücklich erwünscht sind – ein 

Aspekt, der von vielen Schüler*innen als wesentlich für den IRU hervorgehoben wird. 

 Zuletzt spielt auch die Wahrnehmung der Lehrkräfte in den Interviews eine zent-

rale Rolle. Vertrauen, Offenheit und Dialogorientierung werden als entscheidende Fakto-

ren beschrieben, die über die Qualität des Unterrichts mitbestimmen. Lehrkräfte, die un-

terschiedliche Meinungen zulassen, Inhalte belegen und zu eigenen Urteilen anregen, 

werden besonders geschätzt. Sie schaffen ein Klima, das Sicherheit und Respekt vermit-

telt und in dem religiöse Fragen ohne Angst gestellt werden können. 

 Vertrauen in die Lehrkraft zeigt sich dabei in unterschiedlichen Dimensionen. 

Häufiger wird die fachliche Expertise hervorgehoben, die IRU-Lehrkräften eine beson-

dere Autorität verleiht. Schüler*innen betonen, dass sie ihren Lehrkräften Glaubwürdig-

keit zuschreiben, weil diese über eine akademische Ausbildung verfügen und religiöse 

Inhalte auf fundierte Weise vermitteln. Eine Schülerin beschreibt: 



 

 45 

 
S_11_w: Es gibt ehrlich gesagt kein richtig und kein falsch, weil [Name der IRU-Lehrkraft] sagt 
eigentlich immer nur, ich will– (.) es gibt kein richtig und falsch, ich sage euch einfach nur 
das, was ich weiß und was ich gelernt habe. Und dann gehen wir davon aus, dass es auch 
richtig ist, deswegen, weil [Name der IRU-Lehrkraft] ist ja auch gelehrt.  
I: Was meinst du jetzt mit, was er gelernt hat?  
S_11_w: Also er ist ja nicht einfach so Islamlehrer geworden (lacht), er hat das ja alles stu-
diert und so weiter. (.) Und dann gehen wir Schüler wahrscheinlich auch alle davon aus, dass 
[Name der IRU-Lehrkraft] uns das richtig beantworten wird. (S_11_w, Pos. 93-95) 
 

Diese Aussage verdeutlicht, dass Vertrauen in die Lehrkraft zum einen auf einem kogni-

tiven Vertrauen in ihre fachliche Kompetenz beruhen kann. Schüler*innen erleben den 

Unterricht als glaubwürdig, weil er auf Wissen und Ausbildung basiert – und nicht auf 

persönlicher Meinung oder religiösem Habitus. Lehrkräfte verkörpern für sie eine Form 

religiöser Autorität, die sich aus wissenschaftlicher Qualifikation, nicht aus hierarchi-

scher Überlegenheit speist. 

Zugleich wird Vertrauen in die Lehrkraft in den Interviews auch auf einer persön-

lichen Ebene verankert. Lehrkräfte werden von vielen Schüler*innen nicht nur als fach-

lich kompetent, sondern auch als religiöse Vorbilder wahrgenommen, die zeigen, wie 

muslimisches Leben im schulischen und gesellschaftlichen Kontext authentisch gelebt 

werden kann. Durch ihre eigene biografische Erfahrung und ihre reflektierte Haltung ver-

körpern sie für Schüler*innen eine Form gelebter Religiosität, die sowohl glaubwürdig 

als auch anschlussfähig an ihre Lebensrealität ist. Eine Schülerin schildert eindrücklich, 

wie das persönliche Beispiel ihres Lehrers und dessen Haltung zu innerislamischer Viel-

falt ihr eigenes Denken beeinflusst hat: 

 
Also ich sage mal so, mein Lehrer hat mir das auch wieder erklärt. Es gibt einmal Gemeinden, 
da ist die Meinung so, dass die inklusivieren, ich weiß nicht ob es so ein Wort gibt, auf jeden 
Fall die inklusivieren sehr viele Menschen mit in die Religion ein. Und es gibt Gemeinden, da 
wird gesagt, nee, das sind richtige Muslime und das sind keine Muslime. Also das ist quasi 
exklusiv. Diese Menschen gehören quasi nicht dazu. (.) Und das war auch so eine Sache, die 
ich mitgenommen habe in meinem Leben. […] Und er hat mir dann erklärt, dass er das früher 
auch so wusste, dass es nur vier Rechtsschulen gibt und nicht fünf. Also quasi die schiitische 
Rechtsschule kommt nicht mit rein. Aber dann hat er mir gesagt, ich habe sehr viel Zeit mit 
schiitischen Muslimen verbracht, auch während seiner Pilgerfahrt glaube ich. Und er hat mir 
gesagt, ich kann mir nicht vorstellen, dass diese Menschen, die so gottesfürchtig sind und 
auch wirklich deren Religion so stark ausleben, keine Muslime sind. Also er hat mir dann 
erklärt, er gehört eher zu der Gruppe, die quasi diese Schiiten noch mit hineinbeziehen. (.) 
Und das hat mich, also ich sage mal so, das war nicht so ein Wendepunkt, aber doch ir-
gendwo auch schon so ein Wendepunkt bei mir. […] Und dann dachte ich mir wirklich, wenn 



 

 46 

ich jetzt irgendwelchen Leuten vorwerfe, dass sie deren Religion nicht ordentlich ausleben, 
dann ist das ja genauso falsch, was ich mache. (.) Also meine Denkweise hat sich schon echt 
verändert in dem Sinne. (S_5_w, Pos. 144) 

 
Dieses Beispiel verdeutlicht, wie die Lehrkraft nicht nur Wissen vermittelt, sondern durch 

persönliche Haltung und reflektierte religiöse Praxis Einfluss auf die Werteorientierung 

der Schüler*innen nehmen kann. Der Lehrer tritt im aufgeführten Zitat als authentisches 

Glaubensvorbild auf, dessen Erfahrungen und Offenheit zu einer Haltungsänderung bei 

der Schülerin führen. Vertrauen entsteht damit nicht nur durch fachliche Autorität, son-

dern durch die wahrgenommene Integrität und Lebensnähe der Lehrkraft. 

 Darüber hinaus zeigt sich in Interviews, dass Schüler*innen ihre Lehrkräfte häufig 

als persönlich zugewandt und engagiert erleben. Neben fachlicher Kompetenz tritt damit 

die Beziehungsdimension hervor: Lehrkräfte, die den Schüler*innen mit Respekt begeg-

nen, ihnen zuhören und sich sichtbar für die Schüler*innen einsetzen, prägen die Wahr-

nehmung des Unterrichts nachhaltig. Ein Schüler fasst diese Wertschätzung pointiert zu-

sammen:  

 
Sie ist voll nett. (.) Voll resp– (.) Sie ist voll resp– (.) Sie hat voll Respekt. (...) Man kann ihr 
sehr viel sagen. Sie erklärt sehr vieles. (...) Sie tut gefühlt 50% von ihrem Leben für uns. Sie 
tut die Sachen für uns. (.) Verstehen Sie? (S_2_m, Pos. 378-380) 
 

Solche Aussagen könnten auf eine relationale Form der Identifikation verweisen: Die 

Lehrkraft wird nicht nur als Wissensvermittlerin, sondern als vertrauensvolle Bezugsper-

son erlebt, die Haltungen wie Respekt, Fürsorge und Verlässlichkeit vorlebt und damit 

Orientierung bietet. In diesem Sinn kann die Lehrkraft eine identifikatorische Bedeutung 

gewinnen, ohne dass dies auf Repräsentation muslimischer Identität im engen Sinne re-

duziert wäre.  

Manche Schüler*innen vergleichen den IRU in den Interviews mit dem Moschee-

unterricht und heben teilweise hervor, dass sie in der Schule mehr Möglichkeiten haben, 

Fragen zu stellen und zu diskutieren – auch aufgrund der Sprache. Eine Schülerin schil-

dert: 

 
In die Moschee ging ich, als ich komplett neu hier war in [Name der Stadt] […] aber hier ist es 
so freier, würde ich sagen. (.) und das Problem mit dem Moschee, manche konnten nicht 



 

 47 

Deutsch sprechen, manche Hodschas […] und dann konnte man jetzt nicht so direkt Fragen 
stellen, aber hier schon. (S_6_w, Pos. 472) 
 

Während einige Schüler*innen keinen direkten Unterschied zwischen dem IRU und der 

religiösen Unterweisung in der Moschee erkennen können, sehen andere Unterschiede 

in der Art des Lernens. Während in der Moschee stärker rituelle Fähigkeiten und das Le-

sen des Korans im Vordergrund stünden, werde der schulische Unterricht als Ort intel-

lektueller Vertiefung wahrgenommen. Eine Schülerin fasst zusammen: 

 
Und ja genau hier geht man halt mehr ins Detail rein. Ich hätte eigentlich sogar erst gedacht, 
wenn ich jetzt keinen islamischen Religionsunterricht an der Schule hätte, was andersrum 
ist. Also, dass man hier quasi Grundlagen lernt und dann in dem Unterricht in der Moschee 
dann mehr so ins Detail geht. Aber eigentlich ist es wirklich andersherum, finde ich. Weil da 
lernt man, also in der Moschee lernt man eher, wie man das Gebet verrichtet. Also wie man 
diese Praxis macht. (.) Keine Ahnung, das Gebet oder wie man den Koran liest, diese arabi-
schen Buchstaben, wie man das liest. Dann lernt man so diese Grundlagen und dann hier 
geht man mehr so ins Detail. (S_5_w, Pos. 210) 
 

Zusammenfassend verdeutlichen die Interviews, dass der IRU von den Schüler*innen als 

Raum erlebt wird, in dem religiöse Bildung, persönliche Orientierung und gesellschaftli-

che Reflexion miteinander verbunden sind. Besonders die Lehrkräfte spielen dabei eine 

zentrale Rolle: Ihr Fachwissen, ihre dialogische Haltung und ihre Authentizität schaffen 

Vertrauen und tragen dazu bei, dass der Unterricht als offen, respektvoll und lebensnah 

wahrgenommen wird. Der IRU erscheint den Schüler*innen nicht als dogmatischer Lern-

ort, sondern als Ort des Nachdenkens und der Verständigung, an dem Fragen erlaubt 

sind und unterschiedliche Perspektiven Platz haben. Durch die Verbindung von fachli-

cher Fundierung, Alltagsbezug und einem wertschätzenden pädagogischen Klima wird 

der Unterricht zu einem Erfahrungsraum, der religiöse Identität stärkt und zugleich die 

Auseinandersetzung mit gesellschaftlicher Vielfalt fördern kann. 

 

Triangulation und Diskussion 

Die Verbindung der quantitativen und qualitativen Ergebnisse verdeutlicht, dass der IRU 

von den Schüler*innen insgesamt positiv bewertet wird. Zufriedenheit und wahrgenom-

mene Alltagsrelevanz bilden dabei zentrale Bezugspunkte ihrer Einschätzungen. Die 

qualitativen Interviews ergänzen die quantitativen Befunde, indem sie aufzeigen, worauf 



 

 48 

sich diese positive Bewertung stützt, welche Erfahrungen sie prägen und welche 

Schlussfolgerungen sich daraus für die Unterrichtspraxis ziehen lassen. 

 In der quantitativen Befragung gaben die Schüler*innen an, den Unterricht gerne 

zu besuchen (M = 3,50) und insgesamt sehr zufrieden zu sein (M = 3,46), was sich auch 

in den Interviews zeigt. Die qualitativen Daten geben zudem Aufschluss darüber, was 

diese Zufriedenheit begründet. Sie zeigen, dass die positive Bewertung nicht allein auf 

das Interesse am Thema Religion zurückzuführen ist, sondern auf die Gestaltung und 

Atmosphäre des Unterrichts. Zufriedenheit entsteht dort, wo der IRU als offener, dialogi-

scher und respektvoller Raum erlebt wird. Schüler*innen beschreiben, dass sie sich im 

Unterricht sicher fühlen, Fragen stellen können und ernst genommen werden. Darüber 

hinaus zeigt sich, dass die Wahrnehmung der Lehrkräfte entscheidend zur Zufriedenheit 

beiträgt. Sie werden als fachlich kompetent, respektvoll und vertrauenswürdig erlebt. 

Das Vertrauen der Schüler*innen beruht einerseits auf der fachlichen Expertise der Lehr-

kraft, die Religion fundiert vermittelt, andererseits auf ihrer persönlichen Glaubwürdig-

keit. Diese Verbindung von Professionalität und Authentizität prägt das Vertrauensver-

hältnis und trägt wesentlich zur positiven Wahrnehmung des Unterrichts bei. 

 Auch hinsichtlich der Alltagsrelevanz zeigen die quantitativen Daten ein hohes 

Maß an Zustimmung (Gesamtskala M = 3,04). Besonders hohe Werte erreichen die Items 

„Mit dem, was ich im Religionsunterricht lerne, kann ich auch außerhalb der Schule et-

was anfangen“ (M = 3,20) und „Was ich im Religionsunterricht lerne, ist im praktischen 

Leben von Bedeutung“ (M = 3,09). Die qualitativen Ergebnisse können einen Einblick 

geben, wodurch diese Relevanz konkret erfahrbar wird. Sie bezieht sich einerseits auf 

die Themenwahl – etwa Ramadan, Fasten, Gebet oder gesellschaftliche Fragen – und 

andererseits auf die Art der Vermittlung. Schüler*innen berichten, dass sie Unterrichts-

inhalte mit ihrem Alltag verbinden können, wenn die Themen aktuell sind oder Fragen 

aus ihrem Umfeld aufgreifen. Der Unterricht wird schließlich als bedeutsam erlebt, wenn 

er die Lebenswirklichkeit der Schüler*innen ernst nimmt, ihre Erfahrungen einbezieht 

und Möglichkeiten zur Reflexion eröffnet.  



 

 49 

 Die Zusammenführung der Ergebnisse weist letztlich darauf hin, dass Zufrieden-

heit und Alltagsrelevanz nicht isolierte Phänomene sind, sondern wechselseitig vonei-

nander abhängen: Schüler*innen erleben den IRU als zufriedenstellend, weil er für sie 

persönlich und ihren Alltag bedeutsam ist. Der IRU wird besonders positiv erlebt, wenn 

Inhalte nachvollziehbar vermittelt, Fragen zugelassen und Bezüge zum Alltag der Schü-

ler*innen hergestellt werden. Zudem verweisen die Interviews auf die Relevanz der Lehr-

kraft als zentrale Bezugsfigur: Wie die Schüler*innen sie, ihr Wissen, ihre Haltung und 

ihre Authentizität wahrnehmen, scheint einen entscheidenden Einfluss darauf zu haben, 

wie sie den IRU wahrnehmen in welchem Maß er für sie an Bedeutung gewinnt.  

 

5.1.2 Religionsmündigkeit 

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil  

Die Skala der Religionsmündigkeit wurde aus Mangel an vorhandenen Skalen für diese 

Studie eigens konzipiert und besteht aus sechs Items, deren Werte für die Skala gemit-

telt wurden (s. Tabelle 3). Religionsmündigkeit bezeichnet in dieser Untersuchung die 

Fähigkeit von Schüler*innen, religiöse Fragen und Überzeugungen selbstständig, reflek-

tiert und argumentativ fundiert zu beurteilen und gegebenenfalls eigene Überzeugungen 

gegen äußere Einflüsse zu behaupten. Sie erfasst dafür vier zentrale Dimensionen, da-

runter Standpunktfähigkeit, Autonomie, Widerstand und – mit zwei Items, um die schul-

fachliche Dimension stärker zu fokussieren – didaktische Rekonstruktion. Der Skalen-

mittelwert der Religionsmündigkeit beträgt bei Antwortoptionen von 1 = „stimme über-

haupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“ M = 2,95 (SD = 0,54) und zeigt eine insgesamt 

positive Einschätzung der Schüler*innen hinsichtlich ihrer Fähigkeit, reflektiert und 

selbstbestimmt mit religiösen Fragestellungen umzugehen. 

Im Einzelnen zeigt sich, dass Schüler*innen insbesondere bei der Standpunktfä-

higkeit hohe Werte aufweisen, etwa bei den Items „Ich überlege oft, wie meine eigene 

Meinung zu religiösen Themen ist“ (M = 3,11; SD = 0,73) sowie „Im Religionsunterricht 

lerne ich, meine Meinung zu begründen“ (M = 3,09; SD = 0,78). Auch Widerstand, 



 

 50 

gemessen am Item „Ich bin bereit, für meine eigenen Standpunkte auch Diskussionen 

zu führen“ hat einen Mittelwert von M = 3,01 (SD = 0,80), was mehrheitliche Zustim-

mung aufzeigt. Etwas niedriger fällt die Zustimmung bei der Autonomie („Ich bin in der 

Lage, bei religiösen Fragen selbständig ein Urteil zu fällen“) mit M = 2,79 (SD = 0,82) 

aus, ebenso wie bei der didaktischen Rekonstruktion, insbesondere beim Item „Im Reli-

gionsunterricht fordert mich die Lehrkraft mit klugen Fragen heraus“ (M = 2,71; SD = 

0,92). Dies weist auf leichte Unterschiede in der Wahrnehmung einzelner Dimensionen 

hin. 

 

 Religionsmündigkeit  M (SD) 

Im Religionsunterricht lerne ich meine Meinung zu begründen.  
(Standpunktfähigkeit im IRU) 3,09 (0,78) 

Im Religionsunterricht fordert mich der Lehrer/die Lehrerin mit klugen 
Fragen heraus. (Didaktische Rekonstruktion) 2,71 (0,92) 

Ich überlege oft, wie meine eigene Meinung zu religiösen Themen ist. 
(Standpunktfähigkeit) 

3,11 (0,73) 

Ich bin bereit, für meine eigenen Standpunkte auch Diskussionen zu 
führen. (Widerstand) 3,01 (0,80) 

Ich bin in der Lage, bei religiösen Fragen selbständig ein Urteil zu fällen.  
(Autonomie) 

2,79 (0,82) 

Im Religionsunterricht bringe ich gerne meine Argumente ein. 
(Didaktische Rekonstruktion)  3,02 (0,87) 

Gesamtskala 2,95 (0,54) 
 

Anmerkung: Die Skala der Religionsmündigkeit wurde aus Mangel an vorhandenen Skalen für die Studie eigens kon-
zipiert und umfasst fünf zentrale Dimensionen: 1. Standpunktfähigkeit im IRU, 2. Standpunktfähigkeit, 3. Widerstand, 
4. Autonomie, 5. Didaktische Rekonstruktion. Alle Items wurden auf einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = „stimme 
überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben (α = 0,73). 

 

Die Ergebnisse zeigen auf, dass muslimische Schüler*innen, die den IRU besuchen, 

mehrheitlich hohe Ausprägungen in Religionsmündigkeit aufweisen. Besonders stark 

ausgeprägt sind Aspekte der Standpunktbildung und die Bereitschaft zur argumentati-

ven Auseinandersetzung. Diese Befunde unterstützen die Annahme, dass 

Tabelle 3: Religionsmündigkeitswerte der Schüler*innen 



 

 51 

Schüler*innen, die den IRU besuchen, die Fähigkeit aufweisen, eigene reflektierte Mei-

nung zu religiösen Fragen zu bilden und diese auch im Diskurs vertreten zu können – 

zentrale Aspekte der Urteilskompetenzen im Sinne der Curricula (MSW, 2014a). Die ver-

gleichsweise niedrigeren Werte bei der Autonomie und didaktischen Rekonstruktion le-

gen jedoch nahe, dass hier noch Entwicklungspotenziale bestehen.  

Abbildung 2 veranschaulicht die Entwicklung der Mittelwerte zur Religionsmün-

digkeit über die Jahrgangsstufen hinweg. Deutlich wird ein gradueller Anstieg der Religi-

onsmündigkeit von der 8. bis zur 13. Jahrgangsstufe, wobei letztere aufgrund der gerin-

gen Fallzahlen nicht weiter berücksichtigt wird. Während in der 8. Klasse der Mittelwert 

bei etwa 2,87 liegt, steigt dieser über die folgenden Jahrgänge an und erreicht in der 12. 

Jahrgangsstufe einen Wert von über 3,36. Dieser Trend deutet auf eine systematische 

Entwicklung religiöser Urteils- und Reflexionskompetenzen im Verlauf der schulischen 

Sozialisation im IRU hin8. Die Ergebnisse stützen die Annahme, dass eine längerfristige 

Teilnahme am IRU mit einer erhöhten Ausprägung religionsmündiger Haltungen einher-

geht. Gleichzeitig ist zu berücksichtigen, dass exogene Einflussfaktoren – insbesondere 

die altersbedingte kognitive Entwicklung der Schüler*innen im Verlauf der Schuljahre – 

einen eigenständigen und potenziell erheblichen Beitrag zur Ausprägung von Religions-

mündigkeit und generellem Reflexionsvermögen leisten können (vgl. Seidel & Krapp, 

2014). Diese entwicklungspsychologischen Prozesse verlaufen unabhängig vom Unter-

richtsangebot und könnten die beobachteten Effekte mitverursachen oder verstärken.  

 
8 Die Ergebnisse der einfaktoriellen Varianzanalyse (ANOVA) zeigen signifikante Mittelwertunterschiede in 
der Ausprägung der Religionsmündigkeit über die Jahrgangsstufen hinweg, F(5, 315) = 2,63, p = .024, was 
auf eine systematische Entwicklung religiöser Urteils- und Reflexionskompetenzen im Verlauf der schuli-
schen Sozialisation im IRU hinweist. 



 

 52 

 

Abbildung 2: Mittelwerte der Religionsmündigkeit im Laufe der Schuljahre 

Anmerkung: Zur Operationalisierung s. Tabelle 3. 

 
Der folgende Abschnitt beleuchtet das Ergebnis einer Moderationsanalyse in Abbildung 

3: Der Zusammenhang zwischen der Anzahl an Schuljahre, in denen der IRU besucht 

wurde (x-Achse) und der Ausprägung der Religionsmündigkeit (y-Achse) wird durch die 

Rolle der Lehrkraft beeinflusst, hier gemessen mit dem Vertrauen der Schüler*innen in 

die fachliche Expertise der Lehrkraft. Dieses Vertrauen in die Lehrkraft kann den Zusam-

menhang zwischen der Anzahl an Schuljahren und der Religionsmündigkeit verändern:  

Während Schüler*innen mit hohem Vertrauen in die Lehrkraft ihre Religionsmündigkeit 

über die Jahre hinweg stetig und signifikant steigern (steile durchgezogene Linie), ist 

dieser Zuwachs bei durchschnittlichem Vertrauen lediglich moderat. Bei niedrigem Ver-

trauen zeigt sich sogar ein rückläufiger Trend, was darauf hinweist, dass die Religions-

mündigkeit bei denjenigen Schüler*innen, die der IRU-Lehrkraft wenig fachliche Autori-

tät zuschreiben, leicht über die Schuljahre hinweg sinken kann.  

2,87
2,91 2,92

3,05

3,36

2,8

2,9

3

3,1

3,2

3,3

3,4

8. Klasse 9. Klasse 10. Klasse 11.
Jahrgangsstufe

12.
Jahrgangsstufe



 

 53 

Diese Befunde deuten darauf hin, dass Lehrkräfte im IRU nicht nur Wissensver-

mittler*innen, sondern auch zentrale Identifikationsfiguren im Sinne religiöser Bildungs-

prozesse sind. Dies kann als Hinweis darauf verstanden werden, dass Lehrkräfte, wenn 

sie als Ansprechpersonen in religiösen Fragen wahrgenommen werden, stabilisierend 

gegenüber außerschulischen Einflüssen, wie Social Media, familiäre Strukturen oder re-

ligiöse Autoritäten außerhalb des Schulsystems wirken. Insofern unterstreicht die Ana-

lyse den besonderen pädagogischen Mehrwert des bekenntnisorientierten IRU, der über 

eine rein informationsbezogene Islamkunde hinausgeht. Dort, wo ein persönlicher Ver-

trauensraum zwischen Lehrkraft und Schüler*in besteht, kann die Förderung von Religi-

onsmündigkeit nachhaltig gelingen.  

 

Abbildung 3: Moderationsanalyse von Religionsmündigkeit, Schuljahren sowie der Moderationsvariable Vertrauen 
in die fachliche Expertise der Lehrkraft 

Anmerkung: Das Vertrauen in die fachliche Expertise der Lehrkraft wurde mithilfe eines eigens formulierten Indikators 
erfasst: „Wenn du Fragen zum Islam hast, vertraust du auf die Antworten der folgenden Personen: deiner Lehrerin oder 
deinem Lehrer im islamischen Religionsunterricht.“ Die Antwort erfolgte auf einer vierstufigen Skala von 1 = „Ich ver-
traue gar nicht“ bis 4 = „Ich vertraue sehr“ (M = 3,00; SD = 0,84). Die Variable Schuljahre (M = 3,44; SD = 2,53) wurde 



 

 54 

mittels des Indikators „Wie viele Schuljahre hast du insgesamt den islamischen Religionsunterricht besucht? (Denke 
bis in die Grundschulzeit zurück)“ erhoben. Die Antwort wurde offen mittels einer numerischen Angabe in Jahren er-
fragt. Für die Operationalisierung von Religionsmündigkeit s. Tabelle 3. Die drei Regressionsgeraden repräsentieren 
unterschiedliche Ausprägungen des Vertrauens in die Lehrkraft: eine Standardabweichung unter dem Mittelwert (ge-
strichelt hellblaue Linie), den Mittelwert (gestrichelte Linie) sowie eine Standardabweichung über dem Mittelwert 
(durchgezogene Linie). Moderationsanalyse: F(3, 420) = 5.24, p ≤ .001, R² = .036. Schuljahre × Vertrauen in die fach-
liche Expertise der Lehrkraft: β = .47**, wobei ** p≤ .01.  

 

Der folgende Abschnitt untersucht die Zusammenhänge zwischen der Religionsmündig-

keit und weiteren zentralen religionspädagogischen Zielkonstrukten. Die Zusammen-

hangsanalyse (Tabelle 4) verdeutlicht, dass Religionsmündigkeit in signifikant positiven 

Zusammenhängen mit verschiedenen religionspädagogischen Zielkonstrukten steht. 

Besonders stark ausgeprägt sind die Zusammenhänge mit kommunikativer Religions-

kompetenz (r = .49***) sowie religiöser Umweltethik (r = .35***). Auch die exegetischen 

Kompetenzen (r = .20***) korrelieren signifikant positiv mit der Religionsmündigkeit. 

Diese Befunde stützen die Annahme, dass Religionsmündigkeit als übergreifende Refle-

xions- und Urteilskompetenz in enger Wechselbeziehung zu theologischer Deutungsfä-

higkeit, ethischer Verantwortung und kommunikativer Artikulationskompetenz steht. 

Insgesamt zeigen die Ergebnisse, dass Religionsmündigkeit im Kontext des isla-

mischen Religionsunterrichts insbesondere dort gefördert wird, wo kommunikative, her-

meneutische und ethische Dimensionen religiöser Bildung angesprochen werden. Diese 

Befunde stützen die Annahme, dass ein reflexiver und diskursorientierter IRU zentrale 

Bildungsziele wie Urteilsfähigkeit, Selbsttätigkeit und Handlungsorientierung sowie re-

ligiöse Selbstverortung und handlungsbezogene ethische Orientierungen fördert. Insbe-

sondere durch die Stärkung einer kritisch-theologischen Deutungsfähigkeit im Umgang 

mit islamischen Quellentexten können Schüler*innen dazu befähigt werden, ihre religi-

ösen Überzeugungen kontextsensibel und verantwortungsvoll in gesellschaftliche Zu-

sammenhänge zu überführen. 

 

 
 



 

 55 

 

Tabelle 4: Zusam
m

enhang zwischen Religionsm
ündigkeit und weiteren religionspädagogischen Zielkonstrukten 

Anm
erkung: M

ittelwerte und Standardabweichungen (in Klam
m

ern) sind in den Diagonalen dargestellt. Alle Einzelitem
s wur-

den auf einer Antwortskala von 1 = „stim
m

e überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stim
m

e stark zu“. Für die Bildung der jeweiligen 
Gesam

tskala wurde der M
ittelwert über alle Einzelitem

s gebildet, wobei invers kodierte Item
s im

m
er so rekodiert wurden, 

dass höhere W
erte für eine höhere M

erkm
alsausprägung stehen. Für die detaillierte Skalenbeschreibungen s. Anhang  



 

 56 

Qualitative Vertiefung  

Die deduktiven Codes zur Religionsmündigkeit zeigen, dass Autonomie im Verständnis 

der Schüler*innen primär als Fähigkeit zur eigenständigen Urteilsbildung und zur refle-

xiven Aneignung religiöser Inhalte erlebt wird. Eine Schülerin berichtet beispielsweise, 

sie habe selbst recherchiert, ob Musik tatsächlich verboten sei (haram), und sei zu dem 

Schluss gekommen, dass dies nicht der Fall sei:  

 
Also ich habe das auch viel, es gibt ja Hadithe, die sagen, okay, das ist verboten, aber wo ich 
selber recherchiert habe, eigentlich nicht. (S_3_w, Pos. 294) 
 

Auch im Hinblick auf religiöse Alltagspraktiken betonen einige Befragte ihre Selbstbe-

stimmung, etwa mit der Aussage: „Ich gucke nicht, okay, ob es haram ist oder nicht, 

sondern ob es für mich okay ist“ (S_3_w, Pos. 337). Diese Beispiele verdeutlichen eine 

Form von reflektiver Autonomie, die nicht als Abkehr von Religion verstanden wird, son-

dern als selbstbestimmte und kontextbezogene Aneignung religiöser Normen. Gleichzei-

tig offenbaren die Interviews auch heteronome Tendenzen, die auf Grenzen selbststän-

diger Religionsreflexion hinweisen. So orientieren sich einige Schüler*innen stark an der 

Autorität der Lehrkraft oder religiöser Wissensinstanzen:  

 
Und dann gehen wir davon aus, dass es auch richtig ist, deswegen, weil [Name der IRU-Lehr-
kraft] ist ja auch gelehrt. (S_11_w, Pos. 93) 

 
Diese Haltung kann auf eine Form kognitiver Heteronomie verweisen, die im schulischen 

Kontext ambivalent zu bewerten ist. Die Lehrkraft fungiert hier als notwendige Orientie-

rungsinstanz, die Sicherheit in komplexen theologischen Fragen bietet und den Über-

gang von unreflektierter Nachahmung zu reflektierter Aneignung überhaupt erst ermög-

licht. Ein Großteil der Schüler*innen erlebt den IRU als Raum offener Diskussion und 

wechselseitiger Anerkennung. Hierzu gibt es beispielhaft folgende Aussage: 

 
Und ich muss sagen, dass der Unterricht halt wirklich respektvoll und informativ gestaltet 
wurde, so dass man halt keine Angst hat, irgendetwas zu sagen. (S_8_w, Pos. 9) 
 

Der Unterricht wird als partizipativ und dialogisch wahrgenommen; Diskussionen gelten 

als didaktisches Prinzip, das Perspektivübernahme und kommunikative Rationalität 



 

 57 

fördert (vgl. Habermas, 1981). Gleichzeitig verweisen die Interviews auf Einschränkun-

gen hinsichtlich offener Diskursräume, die sich durch Klassenkamerad*innen bzw. den 

Peer-Groups als sozialer Konformitätsdruck kenntlich machen. Offenheit ist nicht selbst-

verständlich, sondern abhängig von sozialer Dynamik, Lehrkraftstil und Thema. Ein 

Schüler berichtet:  

 
Ich denke, dass Mitschüler, wenn man sie zum Beispiel jetzt nicht der Meinung ist, die das 
dann schon eher nicht so gut finden. Beim Lehrer denke ich, die sind alt genug, reif genug, 
dass man das trennen kann. Aber andere würden das zu persönlich nehmen. (S_4_m, Pos. 
60) 
 

Das Klassenzimmer erscheint hier als sozial regulierter Raum, in dem gruppendynami-

sche Empfindlichkeiten das Gesprächsverhalten prägen. Offenheit wird zudem bei kon-

fliktträchtigen Themen als riskant erlebt: „Man sagt ja, Religion und Politik sind Themen, 

wo man nicht diskutieren sollte“ (S_4_m, Pos. 56). Insgesamt wird die Diskussionskultur 

im IRU als sozial reguliertes Interaktionsgeschehen beschrieben, das zwischen Offen-

heit und Begrenzung, Vertrauen und Kontrolle oszilliert. Dieses Oszillieren stellt keine 

bloße Unterrichtsbesonderheit dar, sondern verweist auf eine strukturelle Herausforde-

rung religiöser Bildung im schulischen Kontext. Der IRU muss einerseits Räume schaffen, 

in denen Schüler*innen ihre Überzeugungen frei äußern, Fragen stellen und Differenz 

aushalten können; andererseits bewegt er sich in einem institutionellen Rahmen, der 

Objektivität, Rücksichtnahme und pädagogische Verantwortung verlangt. Schüler*innen 

schätzen insbesondere, wenn Lehrkräfte verschiedene Meinungen nebeneinanderstel-

len:  

 
Er sagt uns immer, es gibt verschiedene Meinungen, manche Gelehrten sagen das und man-
che Gelehrten sagen das. Und das belegt er auch immer. Und dann kann man halt für sich 
selber gucken, was überwiegt oder was einem logischer vorkommt und demnach richtet man 
sich quasi. (S_5_w, Pos. 55) 
 

Damit zeigt sich eine doppelte Struktur: Einerseits ermöglicht der IRU, besonders bei di-

alogisch orientierten Lehrkräften, Partizipation, Perspektivübernahme und Urteilsbil-

dung; andererseits bestehen weiterhin Grenzen des Sagbaren, markiert durch Autorität, 

Gruppennormen und Themenhierarchien. Diese Ambivalenz beschreibt die 



 

 58 

pädagogische Herausforderung, Diskussionsräume so zu gestalten, dass sie zugleich 

schutzgebend und herausfordernd sind. 

Daneben zeigen die Interviews, dass viele Schüler*innen über eine ausgeprägte 

Fähigkeit verfügen, eigene religiöse Standpunkte zu formulieren und zu begründen. Da-

bei variiert die Art der Begründung deutlich: Neben theologisch fundierten Argumentati-

onen finden sich moralisch-ethische oder gesellschaftsbezogene Bezüge, die auf ein 

breiteres Reflexionsverständnis hinweisen. Mehrere Schüler*innen beziehen sich expli-

zit auf islamische Primärquellen oder prophetische Vorbilder, um ihre Haltung zu legiti-

mieren. So erklärt eine Schülerin:  

 
Viele Imams sagen auch, dass man nicht mit Christen befreundet sein soll. Aber der Prophet 
hatte christliche Freunde. (.) und ich denke mir immer so, sieht du, hörst du was du sagst? 
Das ist nicht richtig. (S_13_w, Pos. 67)   
 

Daneben begründen Schüler*innen ihre Positionen häufig nicht-theologisch, etwa mit 

universalen Werten wie Frieden, Gleichheit oder gesellschaftlicher Verantwortung:  

 
Es sind alles Menschen, die sollen sich alle miteinander verstehen und Frieden aufbauen 
und keinen Hass gegeneinander. (S_11_w, Pos. 145) 
 
Es ist wichtig, dass man gegenseitig lernt, gegenseitig unterstützt auch. Und am Ende des 
Tages dafür zu sorgen, dass wir eine demokratische Gesellschaft bleiben. (S_4_m, Pos. 
122) 
 

Solche Aussagen verdeutlichen, dass religiöse Bildung im IRU nicht auf doktrinäre Deu-

tung beschränkt bleibt, sondern in eine ethisch-zivilgesellschaftliche Reflexion überfüh-

ren kann. 

Die Kategorie Widerstand ergänzt dieses Bild, indem sie die Bereitschaft zur Selbstbe-

hauptung gegenüber sozialen oder normativen Erwartungen erfasst. Mehrere Schüler*in-

nen schildern Situationen, in denen sie abweichende Positionen vertreten, etwa:  

 
Wenn mich andere Menschen zum Beispiel zu einer Sache zwingen wollen, ich es nicht ma-
chen werde, weil ich das mache, was ich möchte und nicht das, was die anderen wollen. 
(S_11_w, Pos. 275)  
 

Diese Aussagen verweisen auf eine Form reflexiver Eigenständigkeit, in der Glaubens-

überzeugungen nicht unkritisch übernommen, sondern aktiv gegen äußere Einflüsse 



 

 59 

behauptet werden. Widerstand zeigt sich hier nicht als Gegensatz zu religiöser Bindung, 

sondern als Ausdruck innerer Autonomie innerhalb der Religiosität. Schüler*innen ver-

stehen ihre Standhaftigkeit nicht als Distanz zur Religion, sondern als Treue zu einer 

selbstverantworteten, glaubenskonformen Haltung. In dieser Perspektive erscheint Wi-

derstand als reifere Entwicklungsstufe religiöser Mündigkeit, in der die Fähigkeit zur ar-

gumentativen Begründung und zur Selbststeuerung überwiegt. Er wird damit zum Indi-

kator einer religiösen Subjektbildung, die Gehorsam durch Urteilskraft ersetzen kann. 

 

Triangulation und Diskussion 

Die Verbindung von quantitativen und qualitativen Befunden ergibt ein stimmiges, zu-

gleich spannungsreiches Bild der Religionsmündigkeit im IRU. Insgesamt zeigt sich, 

dass unter den Schüler*innen Religionsmündigkeit im quantitativen als auch qualitati-

vem Material affirmativ vorkommt.  

Erstens bestätigen die Interviews die hohen quantitativen Werte für Standpunkt-

fähigkeit und Widerstand: Schüler*innen formulieren eigenständige religiöse und mora-

lische Positionen, begründen diese theologisch oder ethisch und sehen Diskurs und Be-

gründung als Teil ihres Glaubens. Religionsmündigkeit erscheint damit weniger als abs-

trakte Kompetenz, sondern als dialogisch gelebter Prozess der Selbstverortung in religi-

ösen und gesellschaftlichen Fragen.  

Zweitens zeigt sich bei der Autonomie eine Ambivalenz: Einige Schüler*innen 

überprüfen religiöse Regeln eigenständig, zugleich orientieren sie sich stark an der Au-

torität von Lehrkräften oder Gelehrten. Diese Doppelstruktur verweist auf einen Entwick-

lungsprozess: Autorität bietet zunächst Orientierung, kann aber, wenn sie unhinterfragt 

bleibt, selbstständige Deutungsarbeit hemmen. Religionsmündigkeit vollzieht sich so-

mit als Übergang von betreuter zu selbst verantworteter Urteilsbildung.  

Drittens zeigen die qualitativen Daten zur didaktischen Rekonstruktion ein diffe-

renziertes Bild, das sich mit den quantitativen Befunden deckt. Während die Bereitschaft 

der Schüler*innen, eigene Argumente in den Unterricht einzubringen, mit einem relativ 

hohen Mittelwert (M = 3,02) bewertet wird, fällt die Einschätzung, von der Lehrkraft mit 



 

 60 

kognitiv herausfordernden Fragen angeregt zu werden, etwas niedriger aus (M = 2,71). 

Zwar erleben viele Schüler*innen den IRU als offen und respektvoll, zugleich bleibt die 

Diskussionskultur sozial reguliert. Zurückhaltung aus Angst vor Konflikten, implizite 

Kontrollmechanismen und sensible Themen begrenzen Diskursräume. Der Unterricht ba-

lanciert damit zwischen Schutzraum und Streitkultur: Dialogische Offenheit ist gegeben, 

die kognitive Herausforderung könnte jedoch stärker institutionalisiert werden.  

Viertens erweist sich Widerstand als Indikator fortgeschrittener Religionsmündig-

keit. Schüler*innen berichten, dass sie eigene Überzeugungen auch gegen soziale Er-

wartungen vertreten. Diese Selbstbehauptung markiert keine Abkehr von Religion, son-

dern eine reflektierte Loyalität: Zugehörigkeit wird nicht aufgegeben, sondern durch Ur-

teilskraft qualifiziert. 

Schließlich bestätigt die Moderationsanalyse, dass Vertrauen in die Lehrkraft ein 

zentraler Faktor für Religionsmündigkeit ist. Lehrkräfte fungieren als glaubwürdige Be-

zugspersonen, die Diskussion und Selbstreflexion ermöglichen. Dieses Vertrauen ist je-

doch ambivalent: Es stabilisiert Diskursbereitschaft, kann aber bei übermäßiger Autori-

tätsbindung Heteronomie begünstigen. Insgesamt entsteht ein konsistentes Bild: Der 

IRU fördert Religionsmündigkeit dort am stärksten, wo fachliche Autorität mit dialogi-

scher Offenheit verbunden ist. Seine Wirksamkeit liegt weniger in der Wissensvermitt-

lung als in der Gestaltung reflexiver Lernräume, in denen Schüler*innen lernen, religiöse 

Überzeugungen begründet, kritisch und verantwortungsvoll zu vertreten. 

  
5.1.3 Soziale Medien 

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil  

Abbildung 4 veranschaulicht die Sympathie der Schüler*innen für muslimische TikTok-

Prediger in Abhängigkeit von der jeweiligen Jahrgangsstufe (Skalenmittelwert M = 2,71; 

SD = 0,85). Dabei zeigt sich ein leichter Rückgang der Zustimmung: Während in der 8. 

Klasse noch ein durchschnittlicher Mittelwert von M = 2,77 vorliegt, fällt dieser über die 

Jahrgangsstufen auf M = 2,41 in der 12. Klasse ab. 



 

 61 

Diese Tendenz lässt darauf schließen, dass mit fortschreitender Teilnahme am 

IRU eine leicht zunehmende Distanzierung der Schüler*innen gegenüber religiösen In-

halten auf Social Media erfolgt, insbesondere gegenüber solchen Formaten, die häufig 

fundamentalistische oder vereinfachende Glaubensnarrative transportieren. Ein leicht 

negativer signifikanter Zusammenhang zwischen der Sympathie für muslimische TikTok-

Prediger und der Jahrgangsstufe kann dabei auch der bivariaten Korrelationstabelle (Ta-

belle 4) entnommen werden. Zudem zeigen sich signifikante bivariate Zusammenhänge 

zwischen der Sympathie für muslimische TikTok-Prediger und einer Instruktionistischen 

Glaubensauffassung (r = .24***), Genderungleichheit (r = .24***) sowie Fundamentalis-

mus (r = .40***). Dies ist insbesondere in Anbetracht aktueller medienpädagogischer 

Erkenntnisse relevant, nach denen ein Großteil islambezogener Inhalte in sozialen Netz-

werken (u. a. TikTok, YouTube) islamistische oder stark normativ-religiöse Deutungen 

verbreitet (vgl. El-Wereny, 2022; Ranstrop et al., 2022). Gleichzeitig überschneidet sich 

dieses Ergebnis mit der ländervergleichenden Studie von Kyrychenko et al. (2025), aus 

der hervorgeht, dass Mitglieder der Generation Z anfälliger für Fehlinformationen sind9. 

Diese Befunde verdeutlichen den wachsenden Bedarf an medienpädagogischer Qualifi-

zierung im Kontext des IRU. Lehrkräfte stehen vor der Herausforderung, nicht nur religi-

öse Inhalte zu vermitteln, sondern auch den Umgang mit digitalen Diskursen über Reli-

gion kritisch zu begleiten. Fortbildungsangebote sollten daher gezielt Kompetenzen im 

Bereich digitaler Religionsdidaktik fördern – etwa in der Analyse algorithmischer Verstär-

kungsmechanismen, der Bewertung religiöser Online-Narrative und der Vermittlung von 

Strategien zur Quellenkritik. Konkrete Handlungsempfehlungen und institutionelle An-

sätze zur medienpädagogischen Professionalisierung werden in Kapitel 6.1 (Implikatio-

nen für die Praxis) ausführlich diskutiert. 

 
9 Geburtsjahre 1997-2012 nach Kyrychenko et al. (2025) 



 

 62 

 

Abbildung 4: Sympathie für muslimische TikTok-Prediger im Laufe der Schuljahre 

Anmerkung. Die Skala Sympathie für muslimische TikTok-Prediger wurde auf Basis der explorativen Vorstudie eigens 
entwickelt: „Hier findest du nun Namen von verschiedenen Influencern und Medienschaffenden oder Predigern aus 
dem Internet. Bitte gib an, inwieweit du diese ansprechend findest.“. Aufgelistete Prediger sind: Pierre Vogel, Zac 
Nour, Sheikh Ibrahim, Abdelhamid Offiziell, Issam Bayan, Marcel Krass, Generation Islam, Realität Islam, Muslim In-
teraktiv, Walid El-Zein und Abul Baraa. Die vierstufige Antwortskala reichte von 1 = „spricht mich überhaupt nicht an“ 
bis zu 4 = „spricht mich sehr an“, wobei noch 0 = „kenne ich nicht“ angegeben werden konnte (Gesamtskala: M = 
2,71 SD = 0,85; α = 0,95). 

 

Qualitative Vertiefung  

Das qualitative Material verdeutlicht, wie Schüler*innen digitale Räume als Orte religiö-

ser Information, aber auch als Quellen potenzieller Fehldeutung erleben. Dabei treten 

zwei zentrale Muster hervor: das zum Teil wachsende Bewusstsein für Falschinformatio-

nen sowie unterschiedliche Strategien im Umgang mit digitalen Religionsinhalten. In den 

Interviews zeigt sich, dass viele Schüler*innen ein zunehmend kritisches Bewusstsein 

gegenüber religiösen Darstellungen auf Social-Media-Plattformen entwickeln. Sie erken-

nen, dass dort häufig vereinfachte oder emotionalisierte Deutungen religiöser Themen 

verbreitet werden: 

 

2,77
2,84

2,75

2,5
2,41

2,3

2,4

2,5

2,6

2,7

2,8

2,9

8. Klasse 9. Klasse 10. Klasse 11.
Jahrgangsstufe

12.
Jahrgangsstufe



 

 63 

Da waren da halt so, sag ich mal, Fake-Gelehrte, die da halt falsche Sachen übermittelt ha-
ben. (S_1_m, Pos. 129) 
 
Aber man sieht ja auch oft im Internet, also das macht mich auch immer traurig, wenn man, 
keine Ahnung, auf den sozialen Medien irgendwelche Regeln sieht oder irgendwelche Verse 
oder irgendwelche Hadithe sieht, die falsch übersetzt wurden oder die ungenau übersetzt 
wurden und die dann quasi so interpretiert werden und auch so ausgelebt werden, obwohl 
das ja gar nicht stimmt (S_5_w, Pos. 124) 
 

Diese Sequenzen deuten auf eine zunehmende Reflexivität im Umgang mit religiösem 

Wissen hin. Schüler*innen nehmen Social Media nicht mehr primär als Ort religiöser 

Wahrheit wahr, sondern als ein Feld, in dem Deutungsmacht, ökonomische Interessen 

und symbolisches Kapital wirken. Solche Reflexionsprozesse verweisen auf die Heraus-

bildung einer medial-religiösen Urteilskompetenz, die eng an die im IRU anvisierten Fä-

higkeiten zur kritischen Deutung religiöser Quellen anschließt. Gleichzeitig zeigen an-

dere Interviews, dass diese kritische Haltung keineswegs generalisiert ist. Einzelne 

Schüler*innen bleiben empfänglich für religiöse Influencer*innen, denen sie Authentizi-

tät und moralische Integrität zuschreiben: 

 
S_12_m: Es gibt einer, der heißt Achi mit KI, glaube ich, heißt der so. (....) Und Abdelhamid, 
der macht auch immer so vor, er kommt so in verschiedenen Städten, das war, glaube ich, 
vor zwei Jahren oder ein Jahr, vorletzter Ramadan war das. Und der war auch einmal ein [Groß-
stadt in NRW]. Ich bin zu seiner, also der geht so auf eine Bühne und redet über den Islam 
und der hat auch einen TikTok-Account. Von dem höre ich auch immer Sachen.  
I: Wie fandest du das?  
S_12_m: Sehr schön. (S_12_m, Pos. 139-142) 
 

Authentizität wird hier nicht als Ergebnis theologischer Reflexion verstanden, sondern 

als emotional erlebte Echtheit. Der Schüler erlebt den Influencer als charismatische Au-

torität, deren religiöse Aussagen unmittelbar überzeugend wirken, weil sie „nah dran“ 

erscheinen – sprachlich, körperlich und emotional. Aus religionspädagogischer Per-

spektive zeigt sich darin ein didaktisches Spannungsfeld, in der die Attraktivität digitaler 

Prediger*innen gerade auf dem beruht, was schulischer Religionsunterricht methodisch 

zu vermeiden sucht, wie auf Vereinfachung, Eindeutigkeit und emotionaler Resonanz. In 

diesem Sinn wird Social Media zum konkurrierenden Lernort religiöser Sozialisation, der 

religiöse Deutungsangebote nicht im Modus rationaler Begründung, sondern affektiver 

Zugehörigkeit vermittelt.  



 

 64 

Im Hinblick auf den Umgang mit Informationen aus den Sozialen Medien zeigen 

sich Unterschiede, bei der einige Schüler*innen beschreiben, wie sie bewusste Strate-

gien anwenden, um mit widersprüchlichen oder fragwürdigen Inhalten umzugehen: 

 
Also ja, wie gesagt, die Frage mit, also die Fragen und die kurzen Antworten mit Ja, Nein. Also 
wir Jugendliche wollen ja eigentlich direkt so eine Antwort bekommen, eine kurze Antwort. 
Und die geben halt einem so eine Antwort oder die benutzen halt manchmal, die benutzen 
Jugendsprache, das was hier in der Schule nicht verwendet wird und halt die versuchen einen 
zu– (.) wie (.) zu manipulieren. Also die wissen, was gerade einem gefällt und die erwähnen 
das dann auch und beantworten die Frage entweder mit Ja oder Nein. Also ganz kurz und das 
wurde uns dann halt auch hier im Unterricht beigebracht, dass man nicht so, also nicht ein-
fach irgendwelchen Quellen vertrauen sollte, sondern erst mal mehrere Seiten angucken 
sollte, sich dann selber eine Meinung dazu bildet und dann auch nachfragt, ob das wirklich 
so stimmt bei einem Gelehrten oder einem Lehrer in dem Fall oder halt auch in der Moschee 
einem Imam. (S_8_w, Pos. 61) 

 
Diese Passage verdeutlicht eine bewusste Wahrnehmung medialer Manipulationsstrate-

gien sowie die Fähigkeit, diese kritisch zu deuten. Die Schülerin beschreibt präzise die 

Funktionslogik sozialer Medien und kontrastiert diese mit den im Unterricht vermittelten 

Prinzipien der Quellenkritik und hermeneutischen Mehrperspektivität. Der IRU fungiert 

hier als Reflexionsinstanz, die mediale Verführungsmuster transparent macht und Ju-

gendliche zur eigenständigen Bewertung religiöser Online-Inhalte befähigt. Die Schüle-

rin bewegt sich zwischen verschiedenen Zentren religiöser Legitimation wie der perfor-

mativen Glaubwürdigkeit digitaler Akteure, der institutionellen Expertise der Lehrkraft 

und der traditionellen Autorität religiöser Institutionen und entwickelt daraus eine eigen-

ständige, kontextbewusste Position. Der IRU kann, wie in dem konkreten Fall, einen ent-

scheidenden Beitrag leisten, indem er pädagogisch strukturierte Räume der Deutungs-

balance eröffnet, in denen Schüler*innen lernen, zwischen affektiver Überzeugung und 

rationaler Begründung zu vermitteln. Damit zeigt sich im Fall von S_8_w exemplarisch, 

welches Potential der IRU im Kontext digitaler Religionskulturen entfalten kann.  

 

Triangulation und Diskussion 

Die Kombination aus quantitativen und qualitativen Befunden verdeutlicht, dass der 

Umgang von Schüler*innen mit religiösen Social-Media-Inhalten durch Ambivalenz und 

Aushandlung geprägt ist. Quantitativ zeigt sich ein tendenzieller Rückgang der 



 

 65 

Sympathie für muslimische TikTok-Prediger mit zunehmender Jahrgangsstufe sowie sig-

nifikante Zusammenhänge zwischen vorhandener Sympathie und Fundamentalismus, 

instruktionistischer Glaubensauffassung sowie Genderungleichheit. Diese Korrelatio-

nen weisen darauf hin, dass populäre religiöse Online-Formate insbesondere dort an An-

schlussfähigkeit gewinnen, wo autoritätsfixierte und normativ-enge Religionsverständ-

nisse vorherrschen. Die qualitativen Daten differenzieren diese Zusammenhänge, indem 

sie zeigen, wie Schüler*innen diese digitalen Diskurse subjektiv verarbeiten. Während 

einzelne Jugendliche wie S_12_m digitale Prediger als glaubwürdige Identifikationsfigu-

ren erleben und religiöse Orientierung über emotionale Bindung gewinnen, entwickeln 

andere wie S_8_w ein kritisches Bewusstsein gegenüber deren kommunikativen Strate-

gien. Zwischen beiden Polen spannt sich ein Feld religiöser Sozialisation auf, das von 

konkurrierenden Deutungsansprüchen geprägt ist. 

Der IRU kann sich in dieser Konstellation als vermittelnde Instanz im Deutungs-

kampf etablieren: Er kann einen institutionellen Raum bieten, in dem Schüler*innen ler-

nen können, digitale Religionsnarrative kritisch zu prüfen und in größere theologische 

sowie gesellschaftliche Zusammenhänge einzuordnen. Der IRU kann damit die Verkür-

zungslogik sozialmedialer Kommunikation kompensieren, indem er Prozesse der Refle-

xion, Kontextualisierung und Quellenkritik etabliert. Zugleich kann er Jugendlichen die 

Möglichkeit eröffnen, affektive Religiosität nicht zu verdrängen, sondern in reflektierte 

Urteilsbildung zu transformieren. Damit liefern die Befunde bildungstheoretische Be-

gründung dafür, Medienkompetenzen als festen Bestandteil des IRU zu verankern (siehe 

Kapitel 6.1). 

 

5.1.4 Genderungleichheit  

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil  

Die Skala zur Genderungleichheit erfasst Einstellungen zu traditionellen bzw. patriarcha-

lischen Geschlechterrollen und diskriminierenden Geschlechtsnormen (Tabelle 5). Der 

Mittelwert der Gesamtskala beträgt M = 2,04 bei einer Standardabweichung von SD = 



 

 66 

0,63, womit der Mittelwert signifikant unterhalb des Skalenmittelwertes von 2,5 liegt 

und auf eine Tendenz zur Ablehnung der Geschlechterungleichheit hindeutet.   

Ein differenzierter Blick auf die Einzelitems zeigt, dass insbesondere das Item zur 

häuslichen Gewalt M = 1,33 (SD = 0,77) am stärksten zurückgewiesen wird, gefolgt von 

Rollenstereotypen im Bildungskontext 1,75 (SD = 0,99). Auch die traditionelle Rollenzu-

schreibung häuslicher Aufgaben an Frauen wird mit M = 1,92 überwiegend abgelehnt. 

Demgegenüber findet sich bei der Aussage „Der Mann ist in erster Linie für den Unterhalt 

(das Geldverdienen) der Familie verantwortlich“ eine höhere Zustimmung (M = 3,00), 

was auf eine gewisse Persistenz traditioneller Rollenvorstellungen schließen lässt. Die 

Zustimmung zur Gleichberechtigung wird beim Item „Männer und Frauen sollten in jeder 

Hinsicht die gleichen Rechte haben“ mit M = 3,24 deutlich. Besonders relevant erscheint 

auch das Ergebnis zur Aussage „Homosexualität ist eine Krankheit, die geheilt werden 

kann“ (M = 2,21; SD = 1,10), das auf eine weiterhin verbreitete homophobe Grundhal-

tung in Teilen der Stichprobe hinweist. 

Insgesamt deuten die Ergebnisse auf ein ambivalentes Einstellungsprofil der be-

fragten Schüler*innen hin: Einerseits zeigt sich eine wachsende Zustimmung zu zentra-

len Prinzipien der Gleichberechtigung, andererseits persistieren traditionelle normative 

Vorstellungen im Hinblick auf geschlechtsspezifische Arbeitsteilung und sexuelle Viel-

falt. Dies macht deutlich, dass der IRU hier ein relevantes religionspädagogisches Hand-

lungsfeld darstellt, insbesondere in der Auseinandersetzung mit homophoben und pat-

riarchalen Einstellungen. Wie Kohler-Spiegel (2020) betont, erfordert eine geschlechter-

gerechte Religionspädagogik nicht nur die thematische Einbindung von Genderfragen, 

sondern auch eine reflexive Haltung der Lehrkraft, die zur kritischen Auseinandersetzung 

mit tradierten Geschlechterbildern befähigt und dabei Räume für Identitätsentwicklung 

und Perspektivvielfalt eröffnet. Auch Kiși (2017) unterstreicht, dass eine zukunftsorien-

tierte islamische Religionspädagogik ohne eine explizite Berücksichtigung der Gender-

dimension kaum denkbar sei, da zugleich eine Subjektorientierung bzw. Subjektbezug 

ohne Genderorientierung nicht möglich ist.  



 

 67 

Angesichts der empirisch nachgewiesenen Ambivalenzen in der Haltung der 

Schüler*innen erscheint es umso dringlicher, geschlechtersensible Perspektiven syste-

matisch im IRU zu verankern – sowohl auf der didaktischen als auch auf der curricularen 

Ebene. Nur so kann ein Bildungsprozess angestoßen werden, der muslimische Jugendli-

che dazu befähigt, mit widersprüchlichen gesellschaftlichen, religiösen und kulturellen 

Erwartungen konstruktiv umzugehen. 

Darüber hinaus zeigt sich, dass eine geschlechtersensible Religionspädagogik 

nicht allein durch die Thematisierung von Genderfragen eingelöst werden kann, sondern 

auch eine kritische Dekonstruktion hegemonialer Männlichkeitsvorstellungen erfordert. 

Diese prägen – oft implizit – religiöse Selbstverständnisse, Familienbilder und soziale 

Rollen im islamischen Kontext und tragen zur Reproduktion ungleicher Machtverhält-

nisse bei. Eine zeitgemäße islamische Religionspädagogik muss daher Männlichkeit 

nicht als statische Kategorie, sondern als gesellschaftlich und religiös geformtes Deu-

tungsmuster verstehen, das reflexiv hinterfragt und theologisch neu verortet werden 

kann. Die Auseinandersetzung mit hegemonialen Männlichkeitskonstrukten eröffnet da-

bei nicht nur Chancen für mehr Gleichberechtigung, sondern auch für die spirituelle und 

emotionale Befreiung junger Männer von normativen Erwartungen, die Stärke mit Domi-

nanz und Glauben mit Kontrolle verknüpfen. Erst wenn der IRU solche inneren Dynami-

ken sichtbar macht und bearbeitbar hält, kann er zu einem Lernraum werden, in dem 

muslimische Jugendliche – unabhängig von Geschlecht – befähigt werden, ihre religiöse 

Identität in Freiheit, Verantwortung und Gleichwürdigkeit zu gestalten. 

 
 Genderungleichheit  M (SD) 

Es ist für alle viel besser, wenn der Mann voll im Berufsleben steht und die 
Frau zu Hause bleibt und sich um den Haushalt und die Kinder kümmert.  

2,23 (1,10) 

Hausarbeiten (Kochen und Putzen) sind in erster Linie die Aufgabe von 
Frauen.  

1,92 (1,00) 

Eine gute Berufsausbildung ist für Frauen nicht so wichtig wie für Männer. 1,75 (0,99) 



 

 68 

Der Mann ist in erster Linie für den Unterhalt (das Geldverdienen) der Fami-
lie verantwortlich.   

3,00 (1,03) 

Wenn Frauen ihren Männern widersprechen, dann dürfen die Männer sie 
leicht schlagen.   

1,33 (0,77) 

Männer und Frauen sollten in jeder Hinsicht die gleichen Rechte haben. (in-
vers kodiert) 

3,24 (0,91) 

Homosexualität ist eine Krankheit, die geheilt werden kann.  2,21 (1,10) 

Gesamtskala 2,04 (0,63) 

Tabelle 5: Genderungleichheit 

Anmerkung: Gendergerechtigkeit wurde mit einer Skala aus sieben Items, deren Werte in einer Gesamtskala gemittelt 
wurden, erhoben. Drei Items wurden von Heitmeyer et al. (1997) übernommen und wurden sprachlich für die Schü-
ler*innen vereinfacht: „Der Mann ist in erster Linie dafür verantwortlich, die Familie zu ernähren“, „Eine gute Berufs-
ausbildung ist für Frauen nicht so wichtig wie für Männer“ und „Hausarbeit ist in erster Linie Frauensache“. Ein weite-
res Item basiert auf der Allgemeinen Bevölkerungsumfrage der Sozialwissenschaften (Wasmer, 2014) und wurde im 
Rahmen der vorliegenden Studie in sprachlich angepasster Formulierung adressatengerecht für die Befragung von 
Schüler*innen übernommen: „Es ist für alle viel besser, wenn der Mann voll im Berufsleben steht und die Frau zu 
Hause bleibt und sich um den Haushalt und Kinder kümmert“. Ein weiteres Item zur egalitären Geschlechtervorstel-
lung wurde aus Hahn-Laudenberg et al. (2021) entnommen: „Männer und Frauen sollten in jeder Hinsicht die gleichen 
Rechte haben“. Zur Erhebung der häuslichen Gewalt kam ein Item aus Şenel & Demmrich (2024) zur Anwendung: 
„Wenn Frauen ihren Männern widersprechen, dann dürfen die Männer sie leicht schlagen“. Darüber hinaus wurde zur 
Erfassung der Homophobie das Item integriert: „Homosexualität ist eine Krankheit, die geheilt werden kann“ – in 
Anlehnung an die Operationalisierung in der Leipziger Autoritarismus-Studie (vgl. Decker et al., 2020). Alle Items wur-
den auf einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = „stimme überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben. Die 
Antworten wurden so kodiert, dass höhere Werte für eine Geschlechterungleichheit stehen, anschließend wurde aus 
dem Mittelwert der Itemswerte die Gesamtskala gebildet (α = 0,74). 
 
 
Qualitative Vertiefung  

Die Interviews zeigen, dass die Befragten einerseits Ungleichheitsverhältnisse innerhalb 

religiöser und gesellschaftlicher Kontexte kritisch wahrnehmen, andererseits jedoch tra-

ditionelle Differenzordnungen nach wie vor eine Orientierungsfunktion besitzen. Meh-

rere Schüler*innen berichten, dass Geschlechterfragen explizit im Unterricht behandelt 

werden und dabei auch kontroverse Themen wie Benachteiligung in Moscheen oder Ge-

walt gegen Frauen zur Sprache kommen: 

 
Also das war jetzt über das Thema Frauen in der Moschee. Und manche fühlen sich benach-
teiligt, weil die Frauenabteilungen manchmal kleiner sind. Und das ist eigentlich falsch. Aber 
es wird meistens so praktiziert, weil sich die Gemeinden quasi daran gewöhnt haben. Und 
da wurde halt Kritik geäußert gegen diese Praxis. (S_5_w, Pos. 68)  

 



 

 69 

Solche Äußerungen deuten darauf hin, dass der IRU als Raum moralischer Reflexion und 

Gleichheitsdiskussion fungieren kann, in dem strukturelle Unterschiede nicht religiös 

legitimiert, sondern kritisch kontextualisiert werden. S_5_w unterscheidet dabei zwi-

schen theologischer Lehre und institutioneller Praxis und deutet Geschlechterungleich-

heit in Moscheen eher als strukturell bedingt denn als religiös geboten. Diese Unter-

scheidungsfähigkeit verweist auf eine wachsende religionspädagogische Urteilsfähig-

keit, die mit den curricularen Zielen einer reflektierten Wertebildung im Sinne des IRU 

übereinstimmt. Schüler*innen betonen wiederholt die Gleichwertigkeit von Frauen und 

Männern und distanzieren sich klar von patriarchalen Normen (S_06_w, Pos. 536). 

Darüber hinaus wird in mehreren Interviews deutlich, dass Schüler*innen geschlechts-

spezifische Benachteiligungen nicht nur innerhalb religiöser Räume, sondern auch im 

familiären und gesellschaftlichen Kontext wahrnehmen und reflektieren. Eine Schülerin 

beschreibt etwa, wie bestimmte Verhaltensnormen gegenüber Mädchen religiös legiti-

miert werden, obwohl sie diese selbst als kulturell und nicht koranisch begründet er-

kennt: 

 
Ja, also mein Vater akzeptiert das auch. Also früher war es halt so, ja, zum Beispiel eine Fr (/) 
Mädchen darf halt nicht so nachts rausgehen und so, obwohl es da nicht verboten ist, es 
steht da nicht im Koran, das ist verboten. Da habe ich auch meinem Vater gesagt, das stimmt 
ja nicht und so, aber eigentlich ist es halt so, der hat nur Angst, das ist das. Und dann sagt 
er extra, okay, das ist verboten und deswegen wollte ich herausfinden, ob das wirklich ver-
boten ist, aber es ist nicht so. (S_3_w, Pos. 290)  

 
Diese Aussage zeigt, dass religiöse Diskurse in der familialen Sozialisation teils als Kon-

trollinstrumente wirken, die Geschlecht normativ strukturieren können, aber zugleich 

aber von den Schüler*innen kritisch hinterfragt werden. Der IRU kann hier einen alterna-

tiven Bezugsrahmen bieten, in dem zwischen religiöser Norm und kultureller Praxis un-

terschieden werden kann. Die Schülerin deutet implizit an, dass die religiöse Tradition 

nicht notwendigerweise mit patriarchalen Praktiken identisch ist, was auf eine Haltung 

hindeutet, die auf ein wachsendes Bewusstsein für Deutungsmacht und Kontextualität 

religiöser Aussagen hinweist. 



 

 70 

Insgesamt zeigt das qualitative Material, dass Schüler*innen Geschlechterrollen 

und -verhältnisse zunehmend differenziert wahrnehmen und deuten. IRU erweist sich 

dabei als zentraler Reflexionsraum, in dem sie lernen, zwischen religiösen Normen, kul-

turellen Traditionen und gesellschaftlichen Zuschreibungen zu unterscheiden. Während 

patriarchale Strukturen in familiären oder religiösen Kontexten weiterhin wirksam sind, 

entwickeln die Befragten zugleich ein wachsendes Bewusstsein dafür, dass solche Un-

gleichheiten nicht theologisch begründet sein müssen. Der IRU kann in diesem Span-

nungsfeld eine transformative Funktion übernehmen, indem er Schüler*innen befähigt, 

tradierte Geschlechterordnungen kritisch zu hinterfragen.  

 

Triangulation und Diskussion 

Die Triangulation der quantitativen und qualitativen Befunde zeigt ein vielschichtiges 

Bild geschlechterbezogener Einstellungen und Deutungsprozesse muslimischer Schü-

ler*innen im islamischen Religionsunterricht (IRU). Während die quantitativen Ergeb-

nisse insgesamt auf eine tendenzielle Distanzierung von patriarchalen Geschlechterord-

nungen hinweisen (M = 2,04; SD = 0,63), verdeutlichen die qualitativen Interviews, dass 

Schüler*innen geschlechtsspezifische Ungleichheiten zwar als Teil ihrer sozialen Wirk-

lichkeit wahrnehmen, diese jedoch nicht affirmieren, sondern kritisch reflektieren und 

kontextualisieren. 

Der niedrige Skalenwert für häusliche Gewalt (M = 1,33) und die hohe Zustim-

mung zur Gleichberechtigung (M = 3,24) deuten auf eine klare Abkehr von gewalt- oder 

herrschaftslegitimierenden Geschlechterbildern hin. Gleichzeitig werden traditionellen 

Rollenvorstellungen, insbesondere im Bereich ökonomischer Verantwortung („Der Mann 

ist für den Unterhalt verantwortlich“, M = 3,00) zugestimmt.  

Diese Ambivalenz spiegelt sich auch in den qualitativen Befunden wider. Zwar 

benennen die Schüler*innen Geschlechterdifferenzen in religiösen, kulturellen und fa-

miliären Kontexten, sie affirmieren diese jedoch nicht. Vielmehr werden ungleiche Struk-

turen und normative Erwartungen kritisch problematisiert und als kulturell gewachsene, 

nicht religiös gebotene Praktiken verstanden. So wird etwa die geringere räumliche 



 

 71 

Teilhabe von Frauen in Moscheen als Fehlentwicklung wahrgenommen (S_5_w), oder ge-

schlechtsspezifische Einschränkungen im familiären Umfeld werden als Missdeutung re-

ligiöser Gebote interpretiert (S_3_w). Der IRU kann in diesem Prozess als pädagogische 

Gegeninstanz fungieren, die kulturelle, religiöse und soziale Normsysteme ins Verhält-

nis setzt und so die Grundlage für geschlechtersensible Urteilskompetenz schafft. Schü-

ler*innen befinden sich in einem Spannungsfeld zwischen internalisierten familiären 

oder kulturellen Mustern und schulisch vermittelten Werten der Gleichberechtigung und 

Partizipation. Der IRU kann hier die Möglichkeit bieten, diese Spannung nicht aufzulö-

sen, sondern produktiv zu reflektieren. 

 

5.1.5 Wünsche  

Die befragten Schüler*innen äußerten in den Interviews unterschiedliche Wünsche an 

den islamischen Religionsunterricht (IRU). Diese beziehen sich sowohl auf die inhaltli-

che Ausrichtung des Unterrichts als auch auf dessen didaktische Gestaltung, die Schul-

kultur und die organisatorischen Rahmenbedingungen. Insgesamt wird der IRU von den 

Schüler*innen überwiegend positiv bewertet; ihre Anregungen zielen weniger auf Kritik, 

sondern vor allem auf die Weiterentwicklung und stärkere Verankerung des Faches im 

schulischen Alltag. 

Ein zentrales Anliegen vieler Schüler*innen betrifft die inhaltliche Ausrichtung 

des Unterrichts. Mehrfach wird der Wunsch geäußert, dass neben historischen Themen 

auch aktuelle gesellschaftliche und politische Fragen stärker aufgegriffen werden. Eine 

Schülerin beschreibt:  

 
Ja, so dass man auch über aktuelle Sachen zum Beispiel auch redet. Dass man nicht nur ge-
schichtlich, sondern auch aktuell darüber, über die Religion redet. Und dass man auch, es 
gibt ja auch Islam, es gibt ja auch Sunniten und Schiiten und so. Dass man da auch darüber 
spricht und so im Unterricht. (S_3_w, Pos. 464) 
 

Besonders häufig genannt werden dabei Themen mit gegenwartsbezogenem oder ge-

sellschaftlichem Bezug. So wünscht sich die Schülerin, dass Konflikte wie der Krieg zwi-

schen Israel und Palästina auch im IRU behandelt werden, „weil man ja auch darüber 



 

 72 

sprechen kann, ob das religiöse Ansichten sind oder halt was anderes“ (S_3_w, Pos. 

468). Diese Äußerungen weisen darauf hin, dass Schüler*innen den IRU nicht nur als Ort 

religiöser Wissensvermittlung verstehen, sondern als Raum, in dem sie aktuelle gesell-

schaftliche Fragen aus einer religiösen Perspektive reflektieren können. 

 Daneben beziehen sich zahlreiche Aussagen auf didaktische und schulkulturelle 

Aspekte. Mehrere Schüler*innen wünschen sich, dass der Unterricht stärker gemein-

schaftsorientiert gestaltet wird und Möglichkeiten religiöser Erfahrung bietet. Besonders 

häufig wird der Wunsch nach gemeinsamen Feiern und Aktivitäten geäußert, etwa nach 

einem schulweiten Fastenbrechen. Eine Schülerin regt an, dies auch gemeinsam mit 

nicht-muslimischen Mitschüler*innen zu feiern:  

 
Also, ich finde das, so wie es jetzt ist, also mit dem Unterricht finde ich das sehr, sehr gut. 
Ich bin sehr zufrieden mit dem Unterricht. (..) Wenn ich sonst noch etwas planen müsste, 
wäre das, glaube ich, mit dem Fastenbrechen echt eine schöne Idee. (.) Also, dass wir das 
nicht nur unter muslimischen Freunden machen, sondern auch, Freunde sage ich, ähm unter 
Muslimen machen, sondern auch vielleicht mit mehreren Leuten, die auch Nicht-Muslime 
sind, damit die auch so einen Einblick dafür bekommen […] und jeder, der mitkommen 
möchte, kann dann quasi mitmachen. (S_5_w, Pos. 180) 
 

Ähnliche Vorstellungen finden sich auch bei anderen Schüler*innen, die sich wünschen, 

dass religiöse Vielfalt stärker im Schulalltag erfahrbar wird und gemeinsame Aktivitäten 

zur Selbstverständlichkeit werden. Auch der Wunsch nach Exkursionen und interreligiö-

ser Kooperation wird wiederholt formuliert. Eine Schülerin äußert Interesse daran, „in 

die Synagoge zu gehen“ (S_3_w, Pos. 136) und wünscht sich, dass solche Besuche Teil 

des Unterrichts werden. Ein anderer Schüler beschreibt ausführlicher, dass man „viel-

leicht mal gemeinsam in die Kirche gehen. Oder in die Moschee“ (S_4_m, Pos. 317) oder 

eine Projektwoche gestalten könne, in der sich Schüler*innen unterschiedlicher Religio-

nen gegenseitig kennenlernen.  

 In organisatorischer Hinsicht steht vor allem die strukturelle Verankerung und 

Ausweitung des IRU im Mittelpunkt der Schüler*innenaussagen. Mehrere Befragte ver-

weisen darauf, dass der IRU bislang nicht an allen Schulen angeboten wird und verwei-

sen dabei auf Freund*innen oder Verwandte. Sie verbinden dabei die Vorstellung, dass 

religiöse Bildung allen Schüler*innen angeboten werden sollte, mit dem Wunsch nach 



 

 73 

einem flächendeckenden Zugang – unabhängig von Schule und Wohnort. Eine Schülerin 

beschreibt, dass sie es schade findet, wenn an anderen Schulen kein entsprechendes 

Angebot existiert, und hebt hervor, wie bedeutsam sie den Unterricht für das eigene Ver-

ständnis von Religion erlebt:  

 
Ich kenne auch von anderen Schulen, auch beispielsweise von den Schulen meiner Cousi-
nen, dass sie den Unterricht nicht haben. Und ich finde das sehr schade, weil man lernt ein-
fach sehr viel über seine eigene Religion und auch über andere Religionen, über Gemeinsam-
keiten und es werden wirklich sehr, sehr, sehr, sehr viele Fragen geklärt“ (S_5_w, Pos. 120) 
 

Solche Äußerungen verweisen darauf, dass der IRU von den Schüler*innen nicht nur als 

Fach, sondern als Orientierungsraum verstanden wird. Er bietet Gelegenheit, Fragen zu 

religiöser Identität und zum Zusammenleben der Religionen zu thematisieren. Der 

Wunsch nach einer Ausweitung des IRU ist verbunden mit Anliegen von Teilhabe und 

Gleichberechtigung. Neben der Frage der flächendeckenden Einführung wird auch der 

Wunsch nach einem Gebets- oder Ruheraum wiederholt geäußert. Dahinter steht das Be-

dürfnis, Religion im schulischen Alltag ausleben zu können. Eine Schülerin erinnert sich 

daran, dass es früher an ihrer Schule einen Raum gegeben habe, der mittlerweile ge-

schlossen sei:  

 
Nur das Thema Gebet war halt noch ein bisschen schwierig. Vielleicht kann man da eine Al-
ternative in der Schule vielleicht machen. Soweit ich weiß, gab es früher auch so einen Raum, 
so einen Ruheraum, wo man quasi zu sich selber kommen konnte. Ich glaube, manche haben 
da auch gebetet, aber den gibt es mittlerweile nicht mehr. […] Also das wäre schön, wenn es 
eine Alternative dafür gäbe, vielleicht wieder so einen Ruheraum. (S_5_w, Pos. 242) 
 

Die Aussagen zeigen, dass Schüler*innen Wert darauf legen, religiöse Praxis im schuli-

schen Raum leben zu können – nicht als Sonderregelung, sondern als Ausdruck gelebter 

Normalität. Insgesamt verdeutlichen die Interviews, dass die Schüler*innen den IRU als 

bedeutsames Fach und als wichtigen Ort religiöser, sozialer und kultureller Orientierung 

erleben. Ihre Wünsche zielen darauf, den IRU stärker in den schulischen Alltag einzubet-

ten, ihn inhaltlich lebensweltlich zu erweitern und strukturell zu verankern. Sie wün-

schen sich, dass das Fach nicht nur Wissen über Religion vermittelt, sondern auch Raum 

bietet für Begegnung, gemeinschaftliche Erfahrung und gelebte religiöse Vielfalt. 

 



 

 74 

5.2 Ergebnisse aus der Befragung der Lehrkräfte  

5.2.1 Wahrnehmung des IRU und der Lehrkräfte  

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil  

Die schulische Einbindung der Lehrkräfte im islamischen Religionsunterricht (IRU) wurde 

anhand einer Skala mit acht Items erhoben, die verschiedene Dimensionen ihrer schuli-

schen Integration abbildet. Die Gesamtbewertung mit einem Mittelwert von M = 3,12 (SD 

= 0,57) weist eine mehrheitliche Zustimmung auf, was auf eine weitgehende Akzeptanz 

und funktionale Einbindung der IRU-Lehrkräfte im schulischen Alltag hinweist. Auch die 

einzelnen Items weisen durchweg hohe Mittelwerte auf – zwischen M = 2,48 und M = 

3,54 – was ein bemerkenswert positives Bild zeichnet. 

Am höchsten bewertet wurde die Einbindung in schulische Aktivitäten (M = 3,54) 

sowie der Kontakt zu anderen Kolleg*innen (M = 3,49). Dies deutet auf eine starke kol-

legiale Integration hin, die möglicherweise auch auf strukturelle Verbesserungen im 

Schulalltag und in der fächerübergreifenden Zusammenarbeit zurückzuführen ist. Auch 

die Einbindung in Vertretungsstunden (M = 3,40) sowie pädagogische Anfragen (M = 

3,12) bestätigen, dass IRU-Lehrkräfte zunehmend als Teil des regulären Schulbetriebs 

wahrgenommen werden. 

Vergleichsweise niedriger – wenn auch noch im oberen Bereich – fällt die Bewer-

tung im Item Anfrage als Seelsorger*in (M = 2,48) aus. Dies könnte darauf hindeuten, 

dass die IRU-Lehrkräfte zwar fachlich wie organisatorisch integriert sind, ihre psychoso-

ziale Rolle jedoch (noch) nicht in gleichem Maße etabliert ist. Auch die Rolle als Vermitt-

lungsinstanz in der Elternarbeit (M = 3,04) weist darauf hin, dass hier weiteres Entwick-

lungspotenzial besteht. 

Insgesamt lassen die hohen Mittelwerte auf eine zunehmende institutionelle An-

erkennung des IRU schließen. Die Ergebnisse sprechen für eine stabile Einbindung der 

Lehrkräfte in schulische Abläufe und Entscheidungsprozesse. Diese Entwicklung ist 

nicht nur für die Professionalisierung des Faches bedeutsam, sondern auch für das 

Selbstverständnis der Lehrkräfte als aktive Bildungsakteure. Zukünftige Studien sollten 



 

 75 

evaluieren, wie sich diese Einbindung auf die Qualität des Unterrichts, die schulische 

Integration von muslimischen Schüler*innen und die Zusammenarbeit mit Eltern und 

Kollegium langfristig auswirkt. 

 
 Schulische Einbindung der IRU-Lehrkräfte M (SD) 

Als Religionslehrerin/Religionslehrer an Ihrer Schule/Ihren Schulen… 

…haben Sie viele Kontakte zu anderen Kolleginnen und Kollegen. 
 

3,49 (0,71) 

…werden Sie als Seelsorger/in angefragt. 2,48 (1,14) 

…werden Sie in pädagogischen Fragen angesprochen. 3,12 (0,73) 

…werden Sie bei Konflikten um Rat gebeten. 3,04 (0,82) 

…werden Sie in Ihrer theologischen Kompetenz angesprochen. 3,23 (0,76) 

…sind Sie einbezogen in schulische Aktivitäten. 
 3,54 (0,71) 

…werden Sie zu Vertretungsstunden eingeteilt. 
 3,40 (0,92) 

…werden Sie als Vermittlerinstanz mit den Eltern herangezogen. 
 

3,04 (0,92) 

Gesamtskala 3,12 (0,57) 

Tabelle 6: Akzeptanz und Teilhabe der IRU-Lehrkräfte in der Schule 

Anmerkung: Akzeptanz und Teilhabe der IRU-Lehrkräfte in der Schule wurde mit sieben Items aus Domsgen et al. 
(2021) erhoben. Die Skala wurde um ein weiteres eigens konzipiertes Item, „…werden Sie als Vermittlerinstanz mit 
den Eltern herangezogen“, ergänzt. Alle Items wurden auf einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = „stimme überhaupt 
nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben. Für die Gesamtskala wurde der Mittelwert über alle acht Items gebildet 
(α = 0,83). 

 

Qualitative Vertiefung  

Während die quantitativen Ergebnisse bereits auf eine weitgehende schulische Einbin-

dung der IRU-Lehrkräfte hinweisen, zeigen die Interviews ein nuancierteres Bild davon, 



 

 76 

wie die Lehrkräfte selbst ihre Rolle innerhalb der Schule wahrnehmen und wie sie ihrer 

Meinung nach von Schüler*innen, Kolleg*innen und Schulleitungen gesehen werden. In 

den Aussagen der Lehrkräfte wird deutlich, dass die Wahrnehmung des IRU stark durch 

die biografische Prägung und das Selbstverständnis der Lehrkräfte beeinflusst ist und 

sich zwischen Anerkennung, gesellschaftlicher Verantwortung und persönlichen Erwar-

tungen bewegt.  

Ein Großteil der befragten Lehrkräfte beschreibt die Entscheidung, IRU zu unter-

richten, als Ergebnis einer persönlichen biografischen Erfahrung. Viele von ihnen sind 

religiös sozialisiert und verweisen auf familiäre Vorbilder oder prägende religiöse Kon-

texte. Diese biografischen Bezüge verbinden sich häufig mit einer religiösen Motivation, 

den Islam in der Schule auf eine offene und zeitgemäße Weise zu vermitteln. Rund die 

Hälfte der befragten Lehrkräfte spricht davon, dass sie ein positives Islamverständnis 

fördern und den Schüler*innen eine reflektierte Auseinandersetzung mit ihrer Religion 

ermöglichen möchten. Eine Lehrkraft formuliert es so: 

 
Und dieses Bild wollte ich gerne weitervermitteln, also einfach dieses Islamverständnis, (..) 
was positiv mit den Menschen umgeht, wo man eben nicht sofort bestraft wird, sondern wo 
es auch Vergebung gibt, ähm, (..) das war, glaube ich, eine ganz große Motivation, dieses, 
wie man anfängt, positive Gottesbild, aber auch ein positives Islamverständnis im Allgemei-
nen zu vermitteln. (L_1_m, Pos. 15)  
 

Diese Haltung steht exemplarisch für viele der befragten Lehrkräfte, die den IRU nicht als 

reine Wissensvermittlung, sondern als Raum verstehen, in dem Schüler*innen eine re-

flektierte und lebensnahe Perspektive auf Religion entwickeln sollen. Damit verbinden 

sie zugleich den Anspruch, zum gegenseitigen Verständnis innerhalb einer pluralen Ge-

sellschaft beizutragen. Neben diesen persönlichen Beweggründen werden vereinzelt 

auch pragmatische Motive genannt, etwa, dass die Schulleitung sie gezielt ansprach, 

den Unterricht zu übernehmen, oder dass der IRU eine willkommene Möglichkeit bot, 

das eigene Unterrichtsprofil zu erweitern. Insgesamt überwiegt jedoch deutlich das per-

sönliche und religiöse Engagement, während rein organisatorische Gründe eine unter-

geordnete Rolle spielen.  



 

 77 

In der Selbstwahrnehmung sehen sich die meisten IRU-Lehrkräfte als sachorien-

tierte, professionelle Fachpersonen und nicht als religiöse Autoritäten. Dieser Aspekt 

wird in fast allen Interviews betont und prägt die Aussagen durchgängig. Viele Lehrkräfte 

heben hervor, dass sie kein Imam oder Hodscha seien, sondern Lehrkräfte, die die Schü-

ler*innen zur eigenständigen Reflexion anregen möchten: 

 
Und ich sage immer, ich bin kein Imam, ich bin kein Hodscha und das will ich auch nie sein. 
Denn ihr sollt selber. Ich bin lediglich dazu da, euch zum Denken anzuregen und euch mit 
gewissen Themen zu konfrontieren. (L_11_w, Pos. 45)  
 

Diese Betonung der professionellen Rolle verweist auf ein Selbstverständnis, das sich 

klar von traditionellen religiösen Autoritätsbildern abgrenzt und den pädagogischen 

Charakter des Unterrichts hervorhebt. Viele Lehrkräfte sehen den IRU zugleich als Her-

zensprojekt und als wichtigen Beitrag zur gesellschaftlichen Teilhabe muslimischer 

Schüler*innen. Sie begreifen das Fach als Ort, an dem Jugendliche ihre Religion in einem 

sicheren, pädagogisch begleiteten Rahmen reflektieren können und dadurch auch Aner-

kennung und Zugehörigkeit erfahren. Eine Lehrkraft bringt dies eindrücklich zum Aus-

druck: 

 
Überhaupt, dass der Religionsunterricht an einer Schule mittlerweile angeboten wird, ist für 
den Schüler ein Ausdruck dafür, dass er anerkannt wird. (..) Ich drehe mal die Zeit mal zurück, 
wo der Lehrer selber in der Schule im Gymnasium da saß […] und wenn ich da jetzt einen 
Vergleich habe, wie wir uns entwickelt haben, dass eine staatliche Schule unsere Schülern 
hier ankommen lässt und sagt, hör mal, wir erkennen deine Religion an, (.) du bist jetzt nicht 
eine Randerscheinung, sondern du bist, wir haben es verstanden, du gehörst der islamischen 
Konfession an und siehe da, hier, bitte schön, wir bieten dir einen Islamunterricht an, führt 
dazu, dass die Schüler, auf jeden Fall, weil ich als Lehrer auch beide Seiten kenne, einen 
ganz anderen Umgang haben. (.) Es ist einfach ein Gefühl von Teilhabe, es ist einfach ein 
Gefühl davon, okay, ich gehöre mit dazu. Es ist ein Gefühl davon, hey ähm, meine Eltern zah-
len vielleicht ihre Steuern und alles Mögliche, es wird dafür gesorgt, hier in der staatlichen 
Schule, dass wir dazugehören. Wir gehören dazu, wir sind keine Randerscheinung, sondern 
wir sind ein Teil der Gesellschaft. (..) Das kommt bewusst oder unbewusst bei den Schülern 
an. (L_5_m, Pos. 97) 
 

Diese Aussage verdeutlicht, dass die Einführung des IRU für viele Lehrkräfte nicht nur 

eine pädagogische, sondern auch eine symbolische Dimension besitzt. Der Unterricht 

wird als Ausdruck gesellschaftlicher Anerkennung verstanden und als Beitrag dazu, dass 



 

 78 

Schüler*innen sich als gleichberechtigter Teil der Schulgemeinschaft und der Gesell-

schaft wahrnehmen. 

Die Wahrnehmung durch Schüler*innen ist in den Interviews überwiegend positiv. 

Fast alle Lehrkräfte berichten von einem engen, vertrauensvollen Verhältnis zu ihren 

Schüler*innen, die sie häufig als Ansprechpartner*innen in religiösen und moralischen 

Fragen aufsuchen. Eine Lehrkraft beschreibt: 

 
Ich weiß nicht, ob die Schüler alle dem Imam die Fragen stellen würden, die sie mir stellen. 
[…] es wird schon ordentlich gefragt. Auch über private Dinge ordentlich gefragt, meine ich. 
(..) Und ob die so Beziehungskistensachen halt dann mich fragen würden, oder andere Dinge 
vielleicht aus der Familie, wo die Eltern auch in der Gemeinde vielleicht doch drin sind. (.) Wo 
der Imam ja auch den Papa kennt. (..) Oder die Ehefrau des Imams, die die Mutter kennt, aus 
der Frauengruppe, aus der Gemeinde. Dann trauen sie sich natürlich nicht, wenn da irgend-
was sein sollte. […] Und man darf ja nicht vergessen, ich bin auch irgendwo für die eine Per-
son, die neutral ist. (L_5_m, Pos. 65)  
 

Nur vereinzelt werden auch negative oder irritierende Reaktionen geschildert, etwa wenn 

Schüler*innen das Aussehen oder Verhalten ihrer Lehrkraft nicht mit den eigenen Erwar-

tungen an Religiosität in Einklang bringen konnten, wie das folgende Beispiel zeigt:  

 
als ich dann so (.) über so sensible Themen gesprochen habe, ich habe auch immer über das 
Kopftuch gesprochen, ähm (.) weil ich gefragt wurde, also ich werde von den Schülern schon, 
von einigen Schülern schon auf mein Aussehen manchmal (.) reduziert, sagen wir es, wie es 
ist, also ich trage kein Kopftuch, ich habe mal eine Hose an oder ein T-Shirt und dann äh, 
wurden mir schon das ein oder andere Mal unterschwellig gesagt, dass ich ja (.) kein Kopf-
tuch trage und einmal auch so direkt. Und da habe ich relativ schnell dann gehandelt, in einer 
Situation habe ich den Vater gerufen, da haben wir das einmal so in einem neu, neutralen 
Kreis auch mit der Abteilungsleitung gesprochen, weil der Kommentar nicht ganz in Ordnung 
war (L_6_w, Pos. 71) 
 

Diese Schilderungen einer teils negativen Wahrnehmung durch die Schüler*innen blei-

ben jedoch die Ausnahme; insgesamt überwiegen Stellen, in denen Lehrkräfte davon 

berichten, dass sie von ihren Schüler*innen positiv, als Vertrauenslehrkraft, als An-

sprechpartner*in, als Expert*in für den Islam sowie als Vorbild wahrgenommen werden.  

 Auch innerhalb des Kollegiums erleben die meisten IRU-Lehrkräfte eine zuneh-

mende Anerkennung. Während vereinzelte Lehrkräfte von anfänglicher Skepsis und 

Missverständnissen erzählen – insbesondere dort, wo das Fach neu eingeführt wurde 

oder wo Kolleg*innen zunächst unsicher waren, welche Ziele der IRU verfolgt – zeigt sich 



 

 79 

zugleich, dass sich diese anfänglichen Vorbehalte im Verlauf der Zusammenarbeit häu-

fig auflösen. Eine Lehrkraft beschreibt rückblickend, dass die anfängliche Unsicherheit 

vieler Kolleg*innen vor allem auf Unkenntnis und fehlende Einblicke in das Fach zurück-

zuführen war: 

 
L_5_m: Aber im Nachhinein verstehe ich auch einige Kollegen. Also nachdem im Lehrerzim-
mer die Kollegen mich immer mehr kennengelernt haben und die Schulleitung mich immer 
mehr kennengelernt haben, (.) wurden einige Ängste dann, ähm, genommen und beiseitege-
schoben.  
I: Was waren das so für Ängste?  
L_5_m: Ja, also aktuell das mit dem Islamunterricht, Thema Islam an sich. Und man weiß ja 
nicht, was hier unterrichtet wird. Und man kann ja nicht in die Klassenräume reingucken. (.) 
Woher würde man dann wissen können, dass das dann vielleicht doch eine Radikalisierung 
stattfindet? (..) Oder man weiß ja nicht, wie das ist und wir wissen ja nicht, wie der Islamun-
terricht hier wird. (...) Und das ist so das, was ich über Ecken halt gehört habe. (Pos. 109-
111) 
 

Diese Schilderung verdeutlicht, dass Vorbehalte gegenüber dem IRU häufig weniger auf 

konkrete Erfahrungen als vielmehr auf Unsicherheit und fehlendes Wissen über Inhalte 

und Ziele des Faches zurückgehen. Durch persönliche Begegnungen, Transparenz und 

kollegialen Austausch gelingt es den Lehrkräften in vielen Fällen, solche anfänglichen 

Ängste abzubauen und Vertrauen aufzubauen. Zugleich berichten fast alle Befragten von 

positiven Erfahrungen im Kollegium. Viele beschreiben eine Atmosphäre der Unterstüt-

zung, in der Kolleg*innen Interesse am Fach zeigen und die Arbeit der IRU-Lehrkräfte 

ausdrücklich wertschätzen. Eine Lehrkraft fasst dies folgendermaßen zusammen: 

 
Durch Gespräche kann ich sagen, dass ich ganz oft von verschiedenen Lehrkräften, von Kol-
leginnen und Kollegen, ganz oft gestärkt worden bin. Dass ich ganz oft auch gehört habe, so, 
[Vorname IRU-Lehrer], zum Glück bist du da. (...) Das ist so gut und wichtig, dass du da bist. 
(..) Du hast so eine große Aufgabe und kannst so viel bewirken. (..) Also die mir wirklich auch 
so ein bisschen ihre persönliche Meinung geäußert haben, aber auch so ein bisschen Kraft 
und Mut ausgesprochen haben, aber auch so ein bisschen durch eine freundliche Art, so ein 
bisschen nochmal, so bisschen mich an meine Pflicht und Aufgabe erinnert haben. (L_1_m, 
Pos. 58) 
 

Die Aussagen der Lehrkräfte verdeutlichen insgesamt, dass das Verhältnis zum Kolle-

gium stark von persönlichem Austausch geprägt ist. Dort, wo Dialog und gegenseitiges 

Kennenlernen stattfinden, wandeln sich Unsicherheiten in Wertschätzung, und der IRU 



 

 80 

wird zunehmend als fester und gleichberechtigter Bestandteil des schulischen Lebens 

verstanden. 

In der Wahrnehmung der Lehrkräfte wird die Haltung der Schulleitungen gegen-

über dem IRU überwiegend positiv beschrieben. Der Großteil der Befragten berichtet von 

Unterstützung und Wertschätzung durch die Schulleitung. Diese zeigt sich sowohl in or-

ganisatorischer Hinsicht als auch in einer persönlichen Anerkennung der Lehrkräfte und 

ihrer Arbeit. Mehrere Lehrkräfte heben hervor, dass die Schulleitung den IRU als festen 

Bestandteil des schulischen Angebots betrachtet und sich aktiv für seine Verstetigung 

einsetzt. 

Gleichzeitig verweisen einige Lehrkräfte darauf, dass dem IRU von Schulleitungen 

auch Aufgaben wie Radikalisierungsprävention oder Integrationsförderung zugeschrie-

ben werden. Eine Lehrkraft formuliert diese Ambivalenz so: „auch die Schulleitung, die 

findet das Fach wichtig, das weiß ich, aber ich könnte mir vorstellen, dass sie das auch 

präventiv sieht, (.) das Fach“ (L_6_w, Pos. 67). Diese Zuschreibungen werden von den 

meisten Befragten zwar wahrgenommen, jedoch nicht als primäres Selbstverständnis 

des Unterrichtsfachs verstanden, sondern vielmehr als mögliche Nebenwirkung guten 

Religionsunterrichts. Außerdem wird in einigen Interviews von einer zunehmenden Nor-

malisierung des IRU berichtet – er werde inzwischen vielerorts „ganz normal, wie die 

anderen Fächer auch“ (L_8_w) wahrgenommen. Dieses Empfinden deutet darauf hin, 

dass sich der IRU in vielen Schulen strukturell und sozial etabliert hat, auch wenn in 

Einzelfällen noch Ängste und Erwartungshaltungen fortbestehen. 

Insgesamt zeigen die qualitativen Ergebnisse, dass die Wahrnehmung des IRU 

von einem Spannungsfeld aus Anerkennung, Normalisierung und gesellschaftlicher Er-

wartung geprägt ist. Die Mehrheit der Lehrkräfte versteht sich als professionelle, religi-

onspädagogisch verantwortliche Akteure, die das Fach als Raum für Reflexion und Teil-

habe begreifen. Gleichzeitig erleben sie, dass ihnen in der Schule oft zusätzliche Bedeu-

tungen zugeschrieben werden – sei es als kulturelle Vermittlungsinstanz oder als prä-

ventive Kraft. Diese Gleichzeitigkeit von pädagogischer Professionalität, persönlicher 



 

 81 

Überzeugung und gesellschaftlicher Verantwortung prägt das Selbstverständnis der IRU-

Lehrkräfte und ihre Wahrnehmung im schulischen Umfeld in besonderer Weise. 

Triangulation und Diskussion 

Die Ergebnisse der quantitativen und qualitativen Auswertung ergänzen sich in hohem 

Maße und zeichnen insgesamt ein konsistentes Bild der schulischen Wahrnehmung und 

Einbindung der IRU-Lehrkräfte. Während die quantitativen Daten mit einem hohen Mit-

telwert (M = 3,12) auf eine weitgehende Einbindung und Akzeptanz der Lehrkräfte im 

schulischen Alltag hinweisen, zeigen die qualitativen Interviews, wie diese Einbindung 

von den Lehrkräften selbst erlebt und ausgestaltet wird. Die Befragten fühlen sich mehr-

heitlich als Teil des Kollegiums und betonen, dass sie in schulische Strukturen einge-

bunden sind, sich aber zugleich durch die Besonderheit ihres Faches in einer besonde-

ren Vermittlungsposition sehen. 

Die quantitativen Befunde zur starken kollegialen Einbindung und zur häufigen 

Beteiligung an schulischen Aktivitäten werden durch die qualitativen Ergebnisse deut-

lich unterfüttert: In fast allen Interviews beschreiben die Lehrkräfte ein gutes Verhältnis 

zu Kolleg*innen, Schulleitung und Schüler*innen. Die Interviews verdeutlichen zudem, 

dass Vertrauen und persönlicher Austausch entscheidende Faktoren für die Akzeptanz 

des IRU sind. Anfängliche Unsicherheiten oder Vorbehalte, die in einzelnen Schulen be-

standen, konnten laut Aussagen der Befragten in den meisten Fällen durch Transparenz 

und Kommunikation abgebaut werden. 

Gleichzeitig erweitern die qualitativen Ergebnisse das quantitative Bild um As-

pekte, die in standardisierten Befragungen weniger sichtbar werden. So zeigt sich, dass 

die Einbindung des IRU nicht nur strukturell, sondern auch symbolisch verstanden wird: 

Der Unterricht hat für die Lehrkräfte eine hohe identitätsstiftende Bedeutung, weil er als 

Ausdruck gesellschaftlicher Anerkennung und Gleichberechtigung muslimischer Schü-

ler*innen wahrgenommen wird. Diese Dimension erklärt, warum die Lehrkräfte ihre Tä-

tigkeit häufig als Herzensprojekt beschreiben und sich über den fachlichen Rahmen hin-

aus für Verständigung und Teilhabe engagieren. 



 

 82 

5.2.2 Zielvorstellung der Lehrkräfte  

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil  

Außerdem wurde die Lehrkräfte gebeten, ihre persönlichen Zielvorstellungen hinsicht-

lich des IRU zu bewerten (Abbildungen 5 bis 7). Die Ergebnisse zeigen ein klares Beken-

nen zu einer reflexiven, werteorientierten und dialogischen Religionspädagogik. Die Ge-

samtskala zu Abbildung 5 beträgt M = 3,55 (SD = 0,48) und zeigt eine hohe Zustimmung 

zu den formulierten Zielen. Besonders sticht dabei „Offenheit und Toleranz gegenüber 

anderen Religionen und Weltanschauungen fördern“ (M = 3,81) hervor. Daran anschlie-

ßend folgen die Zielsetzungen, „Den Islam mit zeitgenössischen Fragen und Erfahrungen 

in Beziehung setzen“ (M = 3,64) sowie „Ein selbstständiges religiöses Urteil bilden“ (M 

= 3,60).  
 

 

Abbildung 5: Zielvorstellungen der Lehrkräfte I 

Anmerkung: Die Nummerierung (1–8) auf der x-Achse entspricht den nachfolgend aufgeführten Items: 1: Ein 
selbstständiges religiöses Urteil bilden; 2: Im eigenen Glauben bestärkt werden; 3: Offenheit und Toleranz gegen-
über anderen Religionen und Weltanschauungen fördern; 4: Konstruktive Zugänge zum Koran ermöglichen; 5: Den 
Islam mit zeitgenössischen Fragen und Erfahrungen in Beziehung setzen; 6: Religiöse Inhalte auf den europäi-
schen Kontext beziehen; 7: Anregungen geben, den Glauben im Alltag zu leben; 8: Gemeinsamkeiten der Weltre-
ligionen betonen. Die Items 1, 2, 3, und 7 entstammen aus Domsgen et al. (2021), wohingegen die restlichen Items 

3,6

3,36

3,81

3,53

3,64

3,47 3,44
3,53

3

3,1

3,2

3,3

3,4

3,5

3,6

3,7

3,8

3,9

4

1 2 3 4 5 6 7 8



 

 83 

eigens konzipiert wurden. Die Antwortskala umfasst 1 = „unwichtig“ bis 4 = „wichtig“. Gesamtskala: M = 3,55; SD 
= 0,48; α = 0,83. 

 

Auch der Skalenmittelwert M = 3,37 (SD = 0,43) zur Abbildung 6 zeigt eine sehr hohe 

Zustimmung. Dabei haben „Interreligiöse Dialogfähigkeit anbahnen“ (M = 3,78), „Reli-

gionsmündigkeit fördern“ (M = 3,77) sowie „Orientierung zur Identitätsfindung anbie-

ten“ (M = 3,72) besonders hohe Mittelwerte. Auffällig ist jedoch der signifikant niedri-

gere Mittelwert bei dem Item „Die Meinung der Gelehrten unhinterfragt als Richtmaß 

nehmen“ (M = 1,58). Diese explizite Ablehnung eines autoritätsfixierten Religionsver-

ständnisses unterstreicht die Tendenz zu einer kritisch-reflexiven und pluralitätsoffenen 

Unterrichtskultur im IRU. Die Ergebnisse zeigen damit klar, dass Lehrkräfte bestrebt sind, 

Deutungsmacht nicht unreflektiert zu tradieren, sondern Schüler*innen zur selbststän-

digen Urteilsbildung und offenen Auseinandersetzung mit religiöser Vielfalt zu befähi-

gen.  

 

Abbildung 6: Zielvorstellungen der Lehrkräfte II 

Anmerkung: Die Nummerierung (1–7) auf der x-Achse entspricht den nachfolgend aufgeführten Items: 1: Gemeinsam-
keiten und Unterschiede der Weltreligionen aufzeigen; 2: Interkonfessionelle Dialogfähigkeit anbahnen; 3: Interreli-
giöse Dialogfähigkeit anbahnen; 4: Orientierung zur Identitätsfindung anbieten; 5: Religionsmündigkeit fördern; 6: 

3,64
3,55

3,78 3,72 3,77

3,54

1,58
1,5

2

2,5

3

3,5

4

1 2 3 4 5 6 7



 

 84 

Auch etablierte Meinungen hinterfragen und alternative Meinungen entwickeln; 7: Die Meinung der Gelehrten unhin-
terfragt als Richtmaß nehmen. Die Items 2, 3 und 4 entstammen aus Domsgen et al. (2021), wohingegen die restlichen 
Items für den Kontext des IRU eigens entwickelt wurden. Die Antwortskala umfasst 1 = „unwichtig“ bis 4 = „wichtig“. 
Gesamtskala: M = 3,37; SD = 0,43; α = 0,80. 

 

Die Zielvorstellungen III der Lehrkräfte basieren auf einer Skala nach Khorchide (2009) 

und fokussieren klassische, teilweise normativ geprägte Zielsetzungen des IRU (Abbil-

dung 7). Die Mittelwerte zeigen eine deutliche Spannweite hinsichtlich der Zustimmung. 

Während die Aussage „Meinen Schüler/innen allgemeine Wertvorstellungen für eine 

menschliche Lebensgestaltung zu vermitteln“ mit M = 3,78 den höchsten Wert erzielt, 

fallen insbesondere die normativ-exklusiven Items „Meine Schüler/innen zu befähigen, 

zu erkennen, dass sie, weil sie Muslime sind, besser als ihre Mitschüler sind“ (M = 1,25) 

und „Meine Schüler/innen zu unterstützen, Argumente gegen das Christentum zu formu-

lieren“ (M = 1,35) sehr niedrig aus. Diese Ergebnisse sind besonders aufschlussreich, 

da sie auf eine klare Distanzierung der befragten Lehrkräfte gegenüber ausgrenzenden 

oder überhöhten Glaubensansprüchen hindeuten. Die Ablehnung solcher Aussagen legt 

nahe, dass der heutige IRU stärker auf eine inklusive, dialogische und werteorientierte 

Bildungsarbeit setzt. Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass die befragten Lehr-

kräfte sich auf reflexiven und dialogischen IRU berufen. Die hohe Zustimmung zu Zielen 

wie der Förderung von Offenheit, interkonfessionellem Dialog, religiöser Urteilsbildung 

und individueller Identitätsentwicklung legt nahe, dass die Lehrkräfte zunehmend pro-

gressive Bildungsziele affirmieren, die der Deutungsvielfalt und dem kritischen Denken 

eine zentrale Rolle zusprechen. 



 

 85 

 

Abbildung 7: Zielvorstellungen der Lehrkräfte III (Khorchide, 2009) 

Anmerkung: Die Nummerierung (1–9) auf der x-Achse entspricht den nachfolgend aufgeführten Zielaussagen: 1: die 
Geschichte des Propheten und Kalifen als Vorbild für die islamische Lebensweise.; 2: Glaubensgrundsätze beibrin-
gen.; 3: das Beten und Fasten beibringen.; 4: die Gesetze des Islams (Gebote und Verbote) beibringen.; 5: Gehorsam 
gegenüber Menschen (Eltern, Geschwister, ältere Menschen) beibringen.; 6: Differenzen zwischen den Religionen auf-
zeigen.; 7: Meine Schüler*innen zu befähigen, zu erkennen, dass sie, weil sie Muslime sind, besser als ihre Mitschüler 
sind.; 8: Meine Schüler*innen zu unterstützen, Argumente gegen das Christentum zu formulieren.; 9: Meinen Schü-
ler*innen allgemeine Wertvorstellungen für eine menschliche Lebensgestaltung zu vermitteln. 
Die zugrundeliegende Skala wurde aus Khorchide (2009) übernommen. Die Frageeinleitung lautete: „Ziel meines Re-
ligionsunterrichtes ist es...“, gefolgt von Aussagen wie „...meinen Schüler/innen beizubringen, dass (...)“. Jedes der 
Zielaussagen (Items) wurde mit der Antwortskala von 1 = „unwichtig“ bis 4 = „wichtig“ beantwortet.  

 

Qualitative Vertiefung  

Während die quantitative Befragung zeigt, welche Zielvorstellungen die Lehrkräfte als 

besonders wichtig einschätzen, ermöglicht der qualitative Teil einen vertieften Einblick 

in ihre individuellen Vorstellungen sowie Begründungen. In der quantitativen Erhebung 

konnten die Lehrkräfte zwischen vorgegebenen Zielaussagen wählen; in den Interviews 

wurde anschließend untersucht, welche Ziele sie in eigenen Worten formulieren, wo sie 

Schwerpunkte setzen und welche Unterschiede sie im Vergleich zu anderen religiösen 

Lernorten wie der Moschee sehen.  

3
3,2

2,44 2,38
2,22

2,56

1,25 1,35

3,78

0

0,5

1

1,5

2

2,5

3

3,5

4

1 2 3 4 5 6 7 8 9



 

 86 

 In den Interviews zeigt sich, dass die Zielvorstellungen der Lehrkräfte durch ein 

stark pädagogisch-reflexives Verständnis geprägt sind. Nahezu alle Befragten betonen, 

dass der IRU nicht der Vermittlung von Glaubensinhalten diene, sondern zur Förderung 

religiöser Mündigkeit beitragen solle. Damit wird der IRU als Raum beschrieben, in dem 

Schüler*innen eigenständiges Denken und begründetes Urteilen lernen sollen. Religion 

wird nicht als unhinterfragbar vermittelt, sondern als Gegenstand kritischer Auseinan-

dersetzung, der an die Lebensrealität junger Menschen anknüpft. Wiederholt wird be-

tont, dass der Unterricht die Fähigkeit fördern solle, religiöse Aussagen zu hinterfragen, 

ohne den Glauben selbst in Frage zu stellen. Eine Lehrkraft formuliert dieses Ziel mit 

Blick auf den Unterrichtsalltag so: 

 
Und aber auch gleichzeitig, dass sie in diesem, ich sag mal, ähm, Wald an verschiedenen 
Meinungen und Regeln und Einflüssen und Strömungen sich auch positionieren können. 
Ohne, dass ich quasi meine Meinung, meine Position denen aufdrücke, unterschwellig oder 
auch direkt. Ne, also ich zeige denen, es gibt Weg A, Weg B, Weg C und letzten Endes, das 
gibt es, das hast du zu respektieren, das musst du tolerieren, auch wenn du selber nicht 
damit d'accord bist. Aber du kannst dich ganz klar positionieren und sagen, ich wähle für 
mich Weg B aus, weil so und so. Das ist so für mich das (.) das oberste Ziel. (L_9_w, Pos. 7)  
 

Die Lehrkräfte beschreiben den Unterricht damit als einen Ort, an dem Fragen, Zweifel 

und Diskussionen ausdrücklich erwünscht sind. Ziel sei es, Schüler*innen dazu zu befä-

higen, selbständig zu denken, verschiedene Perspektiven zu prüfen und eine eigene, 

verantwortete Haltung zu entwickeln. Religiöse Bildung wird nicht als Reproduktion von 

Wissen, sondern als Prozess des Reflektierens, Diskutierens und persönlichen Begrün-

dens verstanden. 

Eng damit verbunden sind die Aussagen dazu, was nicht Ziele des Unterrichts 

seien. Mehrere Lehrkräfte betonen, dass der IRU weder auf Indoktrination noch auf Mis-

sionierung ausgerichtet sein dürfe. Ziel sei es ausdrücklich nicht, Glaubenswahrheiten 

durchzusetzen oder Verhaltensnormen religiöser Praxis zu vermitteln. Eine Lehrkraft be-

schreibt: 

 
Also es sollte nicht das Ziel sein, dass wir muslimischen Lehrkräfte meine Meinung, meine 
Haltung, meine Einstellung an die Schüler quasi projiziere und dann sage, das ist richtig und 
das ist falsch. Das sollte auf jeden Fall nicht der Fall, nicht der Fall sein, oder dafür sollte der 
islamische Religionsunterricht nicht stehen. (L_9_w, Pos. 23) 



 

 87 

 
In anderen Interviews wird betont, dass die Lehrkräfte keine religiösen Vorschriften ge-

ben, sondern vielmehr zur Reflexion anregen wollen. Damit machen die Lehrkräfte deut-

lich, dass der IRU keine Konkurrenz zur Moschee sei, sondern einen anderen Bildungs-

auftrag erfülle. Während die Moschee primär auf religiöse Praxis und Spiritualität ausge-

richtet sei, verstehe sich der IRU als schulisches Fach, das Wissen, Reflexion und Werte-

bildung miteinander verknüpfe. Mehrere Lehrkräfte berichten, dass Schüler*innen zu 

Beginn oft überrascht seien, dass im Unterricht weder Suren auswendig gelernt noch ri-

tuelle Handlungen eingeübt werden. Eine Lehrkraft schildert: 

 
Also einige Kinder kommen hier mit der Idee, im Islamunterricht findet so Moscheeunterricht 
statt. Dass man den Koran liest, dass man das arabische Alphabet, die Sure, die Verse aus-
wendig lernt, ist natürlich nicht meine Aufgabe, ich bin kein Imam, sondern ich habe immer 
noch den Erziehungs- und Bildungsauftrag. (L_2_m, Pos. 21) 
 

Dadurch werde für die Schüler*innen oft erst im Laufe der Zeit deutlich, dass der schuli-

sche Religionsunterricht ein anderer Lernraum ist – einer, der Religion nicht einübt, son-

dern zum Denken über Religion anleitet. Wie das vorherige Zitat exemplarisch zeigt, ist 

mit dieser pädagogischen Orientierung oft auch das Rollenverständnis der Lehrkräfte 

verbunden.  

 Neben der Förderung religiöser Mündigkeit nehmen Wertebildung und ethische 

Orientierung einen zentralen Platz in den Zielvorstellungen der Lehrkräfte ein. Sie ver-

stehen den IRU als Fach, das Moral und gesellschaftliche Verantwortung vermittelt. 

Diese Werte sollen nicht theoretisch vermittelt, sondern mit der Lebenswelt der Schü-

ler*innen verknüpft werden. Viele Lehrkräfte berichten, dass sie an Alltagssituationen 

anknüpfen, um ethische Reflexion zu fördern. Dabei gehe es um praktische Fragen des 

Zusammenlebens – Freundschaft, Familie, Konflikte oder soziale Verantwortung – und 

darum, Religion als mögliche Ressource für gelingende Beziehungen zu verstehen. 

 Ein weiterer zentraler Aspekt der Zielvorstellungen betrifft die religiöse Identitäts-

bildung. Zahlreiche Lehrkräfte betonen, dass sie ihren Schüler*innen helfen wollen, ein 

positives Verhältnis zu ihrer Religion zu entwickeln, ohne sich von anderen abzugrenzen. 

Ziel sei ein selbstbewusster, aber offener Umgang mit der eigenen religiösen 



 

 88 

Zugehörigkeit. Die Interviews verdeutlichen, dass Identitätsbildung hier nicht im Sinne 

von Abgrenzung, sondern im Sinne von Zugehörigkeit und Teilhabe verstanden wird. 

Schüler*innen sollen erfahren, dass ihre Religion im öffentlichen Raum Platz hat und 

dass sie selbst Teil einer pluralen Gesellschaft sind. Zugleich sollen sie lernen, mit un-

terschiedlichen religiösen Auffassungen respektvoll umzugehen. 

 

Triangulation und Diskussion  

Die quantitativen und qualitativen Ergebnisse bestätigen sich in ihren Grundtendenzen, 

beleuchten jedoch unterschiedliche Ebenen derselben Fragestellung. Die quantitative 

Erhebung zeigt was den Lehrkräften im IRU wichtig ist: Sie verbinden das Fach vor allem 

mit pädagogischen und reflexiven Zielsetzungen. Besonders deutlich wird dies auch an 

den drei Items mit der höchsten Zustimmung: „Offenheit und Toleranz gegenüber ande-

ren Religionen und Weltanschauungen fördern" (M = 3,81), „Interreligiöse Dialogfähig-

keit anbahnen“ (M = 3,78) und „Meinen Schüler*innen allgemeine Wertvorstellungen 

für eine menschliche Lebensgestaltung vermitteln“ (M = 3,78).  

Die qualitativen Interviews zeigen ergänzend, welche Ziele die Lehrkräfte in eige-

nen Worten benennen, welche sie dabei hervorheben und warum sie ihnen Bedeutung 

beimessen. So wird deutlich, dass religiöse Mündigkeit nicht als Beliebigkeit verstanden 

wird, sondern als die Fähigkeit, religiöse und ethische Fragen eigenständig und begrün-

det zu reflektieren. Lehrkräfte beschreiben, dass Schüler*innen lernen sollen, sich in ei-

nem „Wald an verschiedenen Meinungen“ (L_9_w, Pos. 7) zu orientieren, Urteile zu bil-

den und diese zu begründen, sich also eigenständig positionieren zu können. Auch die 

in der quantitativen Befragung stark gewichtete Werteorientierung erhält in den Inter-

views eine konkrete pädagogische Bedeutung. Lehrkräfte beschreiben, wie sie Werte wie 

Respekt, Empathie und Verantwortungsbewusstsein im Unterricht thematisieren und 

warum sie diese als zentrales Lernziel ansehen: Religion soll helfen, moralische Orien-

tierung im Alltag zu gewinnen und das Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft 

mitzugestalten. Damit wird deutlich, dass die Wertevermittlung nicht als moralischer 



 

 89 

Appell, sondern als dialogischer Prozess verstanden wird, in dem Schüler*innen lernen, 

ethische Fragen aus religiöser Perspektive zu reflektieren. 

Ein weiterer Punkt, der durch die qualitative Analyse erhellt wird, betrifft die 

Frage, wie Lehrkräfte den IRU von der religiösen Unterweisung in der Moschee abgren-

zen. Während im quantitativen Teil das Item „Anregungen geben, den Glauben im Alltag 

zu leben“ (M = 3,44) eine hohe Zustimmung und „das Beten und Fasten beibringen“ (M 

= 2,44) im Vergleich zu anderen Items eine geringere Zustimmung erfährt, zeigen die 

Interviews, warum diese Aspekte im schulischen Kontext anders verstanden werden. 

Lehrkräfte betonen, dass religiöse Praxis kein Ziel schulischer Bildung sei, sondern Ge-

genstand kritischer Auseinandersetzung. Damit wird deutlich, dass die in der quantita-

tiven Befragung deutlich werdende eher ablehnende Haltung gegenüber der Zielvorstel-

lung, Beten und Fasten beizubringen, weniger eine Ablehnung religiöser Praxis aus-

drückt, sondern eine Verschiebung des Fokus: Es geht in der Schule nicht darum, das 

Beten zu lehren, sondern darüber nachzudenken, was Beten bedeuten kann. 

Insgesamt zeigen beide Erhebungsstränge ein vielschichtiges Bild: Was die Lehr-

kräfte anstreben – Mündigkeit, Wertebildung, Identitätsentwicklung und Dialogfähigkeit 

– deckt sich weitgehend zwischen beiden Datenquellen. Wie sie diese Ziele verstehen 

und warum sie sie verfolgen, wird erst durch die qualitativen Befunde sichtbar: Der IRU 

wird als Bildungsraum konzipiert, der religiöse und ethische Lernprozesse anregt, ohne 

feste Glaubenssätze zu tradieren, und so religiöse Reflexion, Verantwortung und gesell-

schaftliche Teilhabe zugleich fördern will. 

 

5.2.3 Inhalt und Durchführung des Unterrichts 

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil  

Die Lehrkräfte des IRU wurden gebeten, die Relevanz der im Kernlehrplan (KLP) vorgese-

henen Inhaltsfelder sowie ergänzende Kompetenzbereiche zu bewerten (Abbildung 8). 

Die Ergebnisse zeigen insgesamt sehr hohe Mittelwerte auf einer vierstufigen Skala (1 = 

unwichtig bis 4 = sehr wichtig), was auf eine breite Akzeptanz und eine starke inhaltliche 



 

 90 

Übereinstimmung mit den curricularen Vorgaben schließen lässt. Am höchsten priori-

siert wird „Verantwortliches Handeln“ (M = 3,89), „Die Propheten und Gesandten Got-

tes“ (M = 3,79), „Der Koran und die Ahadit (Sunna) des Propheten“ (M = 3,73) sowie 

„Islamische Glaubensgrundsätze“(M = 3,70). Die Lehrkräfte erkennen demnach eine 

breite Relevanz der im KLP benannten Inhalte an, mit einer leichten Priorisierung ethi-

scher, theologischer sowie historischer Bildungsziele gegenüber analytisch-hermeneu-

tischen und medienpädagogischen Inhalten. Diese Einschätzungen liefern wichtige Hin-

weise für mögliche Profilschärfungen und Schwerpunktsetzungen in der didaktischen 

Konzeption des IRU.  

 

Abbildung 8: Bewertung der Relevanz der Inhaltsfelder und Kompetenzbereiche des Kernlehrplans 

Anmerkung: Die Relevanz der Inhaltsfelder und Kompetenzbereiche des Kernlehrplans wurde in Anlehnung an die 
Skala Unterrichtsschwerpunkte, -zielsetzungen und Methoden (Domsgen et al., 2021) entwickelt. Dabei wurde nach, 

3,7

3,79

3,47

3,73

3,89

3,63

3,31

3,66

3,55

3

3,1

3,2

3,3

3,4

3,5

3,6

3,7

3,8

3,9

4

Isl
amisc

he Glaubensg
rundsä

tze

Die Propheten und Gesa
ndten Gotte

s

Die is
lamisc

he Gesch
ich

te

Der K
oran und Ahadit (

Sunna) d
es P

ropheten

Verantw
ortli

ch
es H

andeln

Die Gemeinsa
mkeite

n und Untersc
hiede anderer…

Exe
getis

ch
e M

ethoden zu
r A

usle
gung des K

orans

Umwelts
ch

utz

Medienkompetenze
n



 

 91 

„Wie wichtig sind für Sie die folgenden Themen und Inhalte im Religionsunterricht?“, gefragt um anschließend in der 
Abbildung benannte Items in einer Antwortskala von 1 = „unwichtig“ bis 4 = „wichtig“ zu bewerten. Gesamtskala: M 
= 3,63; SD = 0,33; α = 0,76.  
 

Qualitative Vertiefung  

Die qualitativen Daten zeigen nicht nur, was Inhalt des IRU ist, sondern auch, wie diese 

Inhalte eingesetzt werden, um die pädagogischen und religiösen Zielvorstellungen der 

Lehrkräfte zu erreichen. In den Interviews wird deutlich, dass der IRU von den Lehrkräften 

inhaltlich breit angelegt ist und weit über eine Vermittlung von islamischen Glaubens-

grundsätzen hinausgeht, indem auch ethische, soziale und gesellschaftlich aktuelle 

Themen aufgegriffen werden. Entscheidend ist für die Lehrkräfte, dass die Inhalte geeig-

net sind, Schüler*innen zum Nachdenken anzuregen, Reflexionsfähigkeit zu fördern und 

Bezüge zu ihrer eigenen Lebenswelt herzustellen. 

Die Arbeit mit religiösen Texten – Koran und Hadithen (Sprüche des Propheten) – 

bildet laut den Aussagen der Lehrkräfte das Herzstück des IRU. Beide gelten als grund-

legende Quellen, werden aber nicht im Sinne einer unhinterfragbaren Wahrheit, sondern 

als Ausgangspunkt für Diskussion, Deutung und persönliche Auseinandersetzung ge-

nutzt. Dabei werden insbesondere Verse oder Hadithe ausgewählt, die einen Bezug zum 

Alltag der Schüler*innen oder zu aktuellen Themen herstellen. Eine Lehrkraft beschreibt 

ihren Zugang folgendermaßen:  

 
Ich denke, so ein Kanon wäre vielleicht ein gangbarer Weg. Dass man sagt, wir gucken jetzt 
nicht die Verse von Tod und Strafe, sondern suchen uns wirklich, ich habe heute was gelesen, 
(..) zum Beispiel dass im Islam Mobben verboten ist. Da gibt es so eine Koranstelle: Ihr sollt 
euch keine Beinamen geben, ihr sollt euch nicht spionieren, ihr sollt euch nicht ärgern, ihr 
sollt euch, ähm, nicht gegenseitig auslachen. Also das ist zum Beispiel so eine schöne Stelle, 
die kann man wunderbar als Werteerziehung mit in den Unterricht einbauen. So der Koran 
empfiehlt dir diese Verhaltensweise, oder dass man vergebend sein soll, dass man die 
Nächstenliebe praktiziert. Also so ein Kanon fehlt so ein bisschen. Der Lehrplan sagt, nimm 
Sunna und Koran, aber er lässt sehr viel Spielraum. Und ähm, aber ich traue jetzt allen Kolle-
gen, die für den Staat arbeiten, schon zu, dass sie da ein Händchen dafür haben, dass sie 
das auswählen, was auch okay ist (L_12_m, Pos. 39)  
 

Dieses Beispiel zeigt einerseits den Wunsch der Lehrkraft nach Hilfe bei der Auswahl 

konkreter Textstellen, verdeutlicht aber gleichzeitig, dass sie Inhalte gezielt auswählt, 

um sie an die Lebenswelt der Schüler*innen anzubinden und sie der Ausbildung von 



 

 92 

Urteilsvermögen zu unterstützen. Der Koran dient dabei weniger als Quelle fester Vor-

schriften als vielmehr als Anlass, moralische Prinzipien und soziale Verantwortung zu 

diskutieren.  

Die Lehrkräfte berichten, dass sie unterschiedliche Zugänge zu den religiösen Tex-

ten wählen, um Schüler*innen an die Arbeit mit Quellen heranzuführen. Neben einem 

ästhetischen Zugang, bei dem die sprachliche Schönheit und emotionale Wirkung des 

Textes im Vordergrund steht und der in zwei Interviews angeführt wird, dominiert in den 

Interviews ein historisch-kritischer Zugang. Dieser soll den Schüler*innen helfen, die 

Texte in ihrem Entstehungskontext zu verstehen und sie kritisch auf die Gegenwart zu 

übertragen. Eine Lehrkraft beschreibt:  

 
Ich muss immer schauen, dass eben die Offenbarungsgründe auch irgendwie dargelegt wer-
den. Dass das eben zeitlich eben auch, dass (.) das dafür sensibilisiert wird, unter welchen 
Bedingungen und Gegebenheiten eben wurde ein Vers beispielsweise offenbart. Und wie ist 
das jetzt? Wie ist die Anwendung oder das Verständnis dafür 2024? Was machen wir damit? 
Und da gibt es Stellen eben, die etwas einfacher (..) zu interpretieren sind. Dann gibt es Stel-
len, die etwas schwieriger, komplexer sind. (L_11_w, Pos. 53) 
 

Damit verknüpfen die Lehrkräfte die Quellenarbeit mit dem Ziel, historische und gesell-

schaftliche Kontexte in die Interpretation einzubeziehen. Der Unterricht soll nicht eine 

einzige oder richtige Lesart präsentieren, sondern ein Bewusstsein für die Mehrdeutig-

keit und Auslegungsspielräume schaffen. Als Beispiel für den Umgang mit schwierigen 

Textstellen nennt eine Lehrkraft die oft zitierte Passage zum Umgang mit „Ungläubigen“ 

und verdeutlicht, wie sie diese im Unterricht thematisiert:  

 
Ähm, ich selber sage immer, jeder Koranvers, also auch der ganz klassische, tötet die Un-
gläubigen, das hat alles einen Kontext und das ist alles im Rahmen einer bestimmten Ge-
schichte entstanden. Der Koran ist ja auch kein Buch, was von heute auf morgen herabge-
sandt wurde, sondern quasi (.) eine Reflexion aus der Geschichte, wie sich der Islam entwi-
ckelt hat. Und deswegen zu sagen– (.) leugnen auf keinen Fall. Diese Verse gibt es und die 
haben auch ihre Berechtigung, dass sie zu einer bestimmten Zeit herabgesandt wurden. (.) 
Ähm, die oder die große Gefahr ist dann natürlich, dass man sich die einzelnen Verse dann 
rauspickt und die dann in einen anderen Kontext– (.) Kontext setzt. Und da halt auch wieder 
den Schülern einfach zeigen, ihr müsst darüber reflektieren, ihr müsst nicht quasi alles, was 
da so steht, eins zu eins glauben, oder glauben schon, aber denken, okay, das ist noch heute 
so. Damals waren andere Gegebenheiten, andere politische, gesellschaftliche Strukturen als 
heute. Und dementsprechend muss man auch die Koranverse oder auch Hadithe dement-
sprechend einordnen und einbetten. (L_9_w, Pos. 21) 
 



 

 93 

Auch andere Aussagen der Lehrkräfte verweisen immer wieder darauf, dass sie der Kon-

textualisierung und Einordnung der Texte einen wichtigen Stellenwert in ihrem IRU bei-

messen. Ihnen ist dabei wichtig, den Koran als Text zu vermitteln, der unterschiedliche 

Lesarten zulässt und Interpretationsspielräume eröffnet. Schwierige oder kontroverse 

Verse werden daher nicht vermieden, sondern vielmehr als Ausgangspunkt für Diskussi-

onen und Reflexion genutzt, wie Lehrkräfte berichten. Ziel sei dabei, bei den Schüler*in-

nen das Verständnis dafür zu fördern, dass religiöse Texte in einem bestimmten, histo-

rischen und kulturellen Kontext entstanden sind – und dass jede Interpretation daher 

immer eine Deutung bleibt. Die Quellenarbeit im Unterricht dient daher nicht der reinen 

Wissensvermittlung, sondern auch der Einübung hermeneutischen Denkens: Schüler*in-

nen sollen lernen, Texte kritisch zu hinterfragen, zu vergleichen und einzuordnen.  

 Einige Lehrkräfte betonen, dass gerade dieser Zugang entscheidend dafür sei, 

fundamentalistischen Deutungen vorzubeugen, Widersprüche auszuhalten und mehr-

perspektivisches Denken zu fördern. Gleichzeitig benennen die Lehrkräfte auch die 

Grenzen dieses Anspruchs. Nicht alle Klassen seien gleichermaßen offen, um komplexe 

exegetische Fragestellungen zu diskutieren. Eine Lehrkraft schildert:  

 
Also (.) ähm, es ist an dieser Schule schwer, aber auch wenn ich einfach nur den Ansatz mit 
denen bespreche, ist das schon ein (.) ein Gewinn. Es ist schwierig, mit denen seitenweise 
Koranverse oder Seiten aus dem Koran zu analysieren und zu reflektieren, aber vereinzelnd 
schafft man das. Und man, es, muss auch einfach realistisch bleiben und nicht erwarten, 
dass man in zwei Jahren die komplett religiös ausgebildet hat. Das ist– (.) schulisch haben 
wir sie ja auch nicht ganz ausgebildet, allgemein, und religiös wird das auch nicht der Fall 
sein. Aber wir zeigen den Schülern, dass sie alles auf jeden Fall einmal kritisch hinterfragen 
müssen, bevor sie es einfach annehmen. (..) Und damit habe ich ja schon mal zumindest (.) 
etwas erreicht. (L_6_w, Pos. 35)  
 

Diese Reflexion verweist darauf, dass der IRU für einige Lehrkräfte vor allem ein Raum 

ist, um Denkprozesse anzuregen und die Fähigkeit zur kritischen Auseinandersetzung 

mit religiösen Inhalten zu fördern.  

 Neben klassischen Glaubensinhalten wie den Prophetengeschichten, den Grund-

zügen des Islams sowie islamischer Geschichte und interreligiösen Fragen, die von Lehr-

kräften in den Interviews als zentrale Inhalte genannt wurden, spielen auch aktuelle und 



 

 94 

zum Teil kontroverse Themen eine Rolle. Danach gefragt, welches aktuelle gesellschaft-

liche Thema sie als relevant für den IRU erachte, antwortet eine Lehrkraft:  

 
Ein sehr wichtiges und schwieriges Thema habe ich schon thematisiert, Homosexualität. (..) 
[…] und zwar die Sache mit der LGBTQ-Community, das ist ein sehr schwieriges Thema, damit 
müssen sich auch die Muslime erstmal selbst auseinandersetzen, ich inklusive. Aber ich 
sehe es so, bevor wir das mal überhaupt thematisieren, sollten wir uns vielleicht mal mit der 
Thematik Homosexualität auseinandersetzen, (.) weil ich glaube, wenn wir das schaffen, 
dann schaffen wir auch den nächsten Schritt in Anführungsstrichen. (.) Das ist so ein biss-
chen ein Thema, was sensibel vielleicht erst in der Oberstufe thematisiert werden sollte, 
manchmal denke ich mir auch so, nein, das ist zu spät, das sollte schon in der Mittelstufe 
thematisiert werden, (.) aber da (.) habe ich noch nicht mein letztes Urteil darüber gefällt, 
beziehungsweise auch noch nicht in der Fachschaft. (L_1_m, Pos. 21) 
 

Die Interviews verweisen darauf, dass Lehrkräfte insbesondere bei Themen wie Sexuali-

tät und Geschlechterrollen eine doppelte Verantwortung sehen: Einerseits wollen sie 

den Schüler*innen ermöglichen, Fragen offen zu stellen und Unsicherheiten zu themati-

sieren, andererseits achten sie darauf, dass Diskussionen in einem geschützten und res-

pektvollen Rahmen stattfinden. Um einen solchen Raum zu ermöglichen, bedarf es ne-

ben Vertrauen in die Lehrkraft auch eines hohen Maßes an Sensibilität, religiöse Über-

zeugungen von Schüler*innen zu respektieren, ohne diskriminierende oder ausgren-

zende Positionen stehenzulassen. Zudem berichten Lehrkräfte, dass Schüler*innen 

auch mit persönlichen Fragen zu ihnen kommen, die sie zu Hause oder in der Gemeinde 

nicht thematisieren würden, wie das folgende Beispiel exemplarisch zeigt:  

 
Ich hatte diese Fragen jetzt zum Beispiel nicht oft, weil wir eine sehr konservative Schüler-
schaft haben im Vergleich zu anderen Schulen, aber wenn ich zum Beispiel an meine Freun-
dinnen und Freunde denke oder auch an die eine oder andere Frage, die ich hier hatte, zum 
Beispiel sexuelle Themen oder sonst was, die werden hier eher angesprochen, auch wenn 
das vielleicht unter vier Augen ist, als zu Hause. Da wird der Vater oder die Mutter nicht ge-
fragt, was mache ich jetzt? Ich habe irgendwie diese und diese Handlungen begangen, 
komme ich jetzt für immer in die Hölle? (lacht) Oder so, so pauschal gesagt, aber solche Aus-
sagen kommen leider manchmal von den Schülern und so was würden sie halt nie ihre Eltern 
fragen. Und dann kommen sie vielleicht mal und wollen dann unter vier Augen mit mir reden, 
und dann kann man auch so Fragen schon vorher aufgreifen. Manchmal trauen sich auch 
Schüler, das ist schön, auch sie mit in den Unterricht zu fragen und dann können wir– (.) 
diskutieren wir darüber oder recherchieren über ein bestimmtes Thema, ob es da schon viel-
leicht eine Aussage gibt von irgendwelchen Gelehrten und so weiter und so fort. Und da kann 
man auch noch mal drauf eingehen, aber zu Hause, ich kenne das selber von meiner Familie 
(lacht), da geht man nicht, da fragt man sowas nicht die Eltern. (L_6_w, Pos. 57)  
 



 

 95 

Diese und weitere Stellen aus den Interviews zeigen, dass der IRU aus Sicht der Lehr-

kräfte für viele Schüler*innen einen Raum schaffe, in dem sie persönliche Fragen in ei-

nem geschützten Setting ansprechen können. Einige Lehrkräfte greifen dieses Bedürfnis 

auf, indem sie anonyme Formate wie Zettelboxen nutzen, um Fragen zu sammeln und 

gemeinsam zu besprechen. So wird der IRU zu einem „safe space“, in dem Schüler*in-

nen lernen, Fragen zu stellen, sich selbst und die eigenen Ansichten zu reflektieren und 

andere Perspektiven zu reflektieren.  

Insgesamt berichten viele Lehrkräfte, dass Themenwahl und Unterrichtsgestaltung 

stark von den Interessen und Erfahrungen der Schüler*innen geprägt sind. Sie betonen, 

dass sie an die Lebenswelt der Kinder und Jugendlichen anknüpfen und aktuelle Dis-

kurse aufgreifen, um den Unterricht für sie relevant zu gestalten. Häufig brächten die 

Schüler*innen auch selbst Themen aus den sozialen Medien oder ihrem Alltag ein. Be-

sonders häufig kämen dabei Fragen danach, was „halal“ oder „haram“ sei – häufig aus-

gelöst durch kurze religiöse Beiträge oder Videos, die über Plattformen wie TikTok ver-

breitet werden. Eine Lehrkraft beschreibt die Dynamik dieser Diskussionen:    

 
Also die Fragen münden immer darin, dass von mir eigentlich die Erwartungshaltung der 
Schülerinnen und Schüler ist immer, (.) sagen Sie mir doch bitte, ob das jetzt richtig oder 
falsch ist, ob das jetzt haram oder halal ist. Ich glaube, das kann jeder Religionslehrer bestä-
tigen. Also dieses ganz starre Schwarz-Weiß-Denken, was ja eigentlich ein Ausdruck davon 
ist, dass die Schülerinnen und Schüler ganz viel Orientierung brauchen und zwar einfach for-
mulierte Orientierung. Und wir müssen unter diesem Deckmantel aber diese verschiedenen 
Graustufen den Schülerinnen und Schülern vermitteln. Darum geht es. Und ich sage immer, 
ich bin kein Imam, ich bin kein Hodscha und das will ich auch nie sein. Denn ihr sollt selber. 
Ich bin lediglich dazu da, euch zum Denken anzuregen und euch mit gewissen Themen zu 
konfrontieren. (L_11_w, Pos. 45)  

 
Solche Fragen zeigen, dass der IRU zunehmend auch ein Ort ist, an dem sich die Schü-

ler*innen mit religiösen Informationen aus digitalen Kontexten auseinandersetzen. Lehr-

kräfte berichten, dass Videos aus sozialen Medien, die religiöse Verbote oder Gebote 

thematisieren, regelmäßig im Unterricht thematisiert werden müssten, wobei manche 

sich angesichts der Entwicklungen auch überfordert zeigen. Eine Lehrkraft formuliert 

selbstkritisch: 

 



 

 96 

Also ich glaube, wir müssen (.) uns als Schule, im Bildungsbereich da viel, viel, viel intensiver 
mit auseinandersetzen. Oder das ist vielleicht auch eine Eigenkritik jetzt an mich selber. (.) 
Da wird noch zu wenig getan. Das nimmt aber einen riesen, also wirklich viel Raum ein. Also 
weil in jeder (.) in jeder Stunde fast, kann ich sagen, wenn es darum geht, eine Frage an die 
Schülerinnen und Schüler zu stellen, dann gibt es immer irgendjemanden, der sagt, ich habe 
letztens auf TikTok ein Video gesehen, da hat der dieses und jenes gesagt. Also das heißt, 
das muss aufgegriffen werden und dann eben auch kritisch hinterfragt werden. (L_11_w, Pos. 
47) 
 

Diese Beobachtungen verweisen auf neue Herausforderungen des Religionsunterrichts: 

Lehrkräfte müssen zunehmend mit religiösen Deutungen umgehen, die außerhalb des 

schulischen Rahmens zirkulieren und von Schüler*innen über soziale Medien rezipiert 

werden. Der IRU bietet hier die Möglichkeit, solche Inhalte kritisch zu diskutieren, zu 

kontextualisieren und mit theologischen und ethischen Argumenten zu prüfen. So wird 

der Unterricht zugleich zu einem Ort der Medienbildung, an dem Schüler*innen lernen, 

zwischen populären, vereinfachten Deutungen und fundierten theologischen Aussagen 

zu unterscheiden.  

 Darüber hinaus stehen Lehrkräfte vor der Aufgabe, in heterogenen Lerngruppen 

eine Balance zwischen verschiedenen Haltungen zu finden. Mehrere beschreiben, dass 

in ihren Klassen Schüler*innen mit sehr unterschiedlichen religiösen und kulturellen 

Prägungen sitzen – von säkular bis konservativ. Einzelne Lehrkräfte berichten auch von 

stark normorientierten oder fundamentalistischen Positionen, die als besonders an-

spruchsvoll im Umgang beschrieben werden. Diese intrareligiöse – und zum Teil auch 

interreligiöse – Heterogenität im IRU erfordert besondere Sensibilität, um einen offenen 

und respektvollen Austausch zu ermöglichen, wobei Lehrkräfte schildern, dass sie da-

rauf bedacht seien, „Grautöne“ wahrzunehmen und aufzuzeigen sowie Ambiguität aus-

zuhalten.  

Insgesamt zeigen die Interviews, dass Lehrkräfte den islamischen Religionsunter-

richt als offenen, diskursiven Lernraum gestalten, in dem religiöse, gesellschaftliche und 

persönliche Fragen miteinander verwoben sind. Der Unterricht dient nicht allein der Wis-

sensvermittlung, sondern der Förderung kritischer Urteilsfähigkeit und der Entwicklung 

einer reflektierten religiösen Identität. Indem Themen wie Homosexualität, Social Media, 

halal und haram oder innerislamische Vielfalt aufgegriffen werden, entsteht ein 



 

 97 

Unterricht, der Differenzen sichtbar macht und sie zugleich als Ausgangspunkt für Dia-

log, Selbstreflexion und Wertebildung nutzt. 

 

Triangulation und Diskussion  

Die Verbindung der quantitativen und qualitativen Ergebnisse zeigt ein in sich schlüssi-

ges, zugleich aber vielschichtiges Bild davon, welche Inhalte im IRU eine zentrale Rolle 

spielen und wie diese didaktisch umgesetzt werden. Beide Erhebungsstränge verdeutli-

chen, dass der Unterricht inhaltlich stark von ethischen und textbezogenen Themen ge-

prägt ist, die mit gesellschaftlichen und lebensweltlichen Fragestellungen verschränkt 

werden. 

 In der quantitativen Befragung bewerteten die Lehrkräfte insbesondere die The-

menfelder „Verantwortliches Handeln“ (M = 3,89), „Die Propheten und Gesandten Got-

tes“ (M = 3,79) sowie „Der Koran und Ahadit (Sunna) des Propheten“ (M = 3,73) als 

besonders wichtig. Diese Ergebnisse spiegeln sich in den qualitativen Aussagen deut-

lich wider. Die Lehrkräfte verstehen Koran und Hadithe als Ausgangspunkt für Wertebil-

dung und Reflexion, nicht als Grundlage normativer Belehrung. So werden Verse und 

Hadithe vor allem dann ausgewählt, wenn sie ethische oder soziale Prinzipien veran-

schaulichen – etwa Gerechtigkeit, Verantwortung oder Mitgefühl. Diese inhaltliche 

Schwerpunktsetzung korrespondiert unmittelbar mit dem hohen quantitativen Stellen-

wert moralisch-handlungsorientierter Inhalte. 

 Auch klassische Themen wie „Islamische Glaubensgrundsätze“ (M = 3,70), „Die 

islamische Geschichte“ (M = 3,47) und „Die Propheten und Gesandten Gottes“ (M = 

3,79) werden in beiden Erhebungen als tragende Bestandteile des Unterrichts sichtbar. 

Die Interviews zeigen jedoch, dass diese Themen selten isoliert behandelt werden, son-

dern stets in Verbindung mit Fragen der Gegenwart. Historische oder theologische In-

halte werden als Ausgangspunkt für Gespräche über heutige Lebenswelten, Verantwor-

tung und gesellschaftliches Zusammenleben genutzt. Der Unterricht verbindet damit 

Tradition und Aktualität in einer Weise, die religiöse Bildung zugleich als historische Ein-

ordnung und als ethische Orientierung begreift. 



 

 98 

 Deutlich wird zudem, dass die Lehrkräfte Inhalte so auswählen, dass sie die Schü-

ler*innen zu einer kritischen und kontextbewussten Auseinandersetzung mit religiösen 

Texten befähigen. Obwohl dem Bereich „Exegetische Methoden zur Auslegung des Ko-

rans“ (M = 3,31) im quantitativen Teil leicht geringere Relevanz im Vergleich zu anderen 

Kompetenzbereichen zugeschrieben wurde, zeigen die Interviews, dass Interpretieren, 

Kontextherstellen und Differenzieren fester Bestandteil der Unterrichtspraxis der befrag-

ten Lehrkräfte sind, wobei sie ihr Vorgehen häufig nicht als „Exegese“, sondern als „ge-

meinsames Nachdenken über Verse“ oder „Fragen, was ein Text heute bedeutet“ be-

zeichnen.  

 In den Interviews wird ebenso deutlich, dass das Thema „Medienkompetenzen“ 

(M = 3,55) zunehmend an Bedeutung gewinnt. Hier zeigen die Aussagen der Lehrkräfte, 

dass vor allem die religiöse Deutungskompetenz im Umgang mit digitalen Inhalten im 

Unterricht relevant wird. So berichten sie, dass Schüler*innen regelmäßig Inhalte aus 

sozialen Medien – etwa kurze religiöse Videos oder Aussagen sogenannter „TikTok-Pre-

diger“ – in den Unterricht einbringen. Der IRU wird dadurch zu einem Ort, an dem Schü-

ler*innen lernen können, religiöse Aussagen aus digitalen Kontexten kritisch zu prüfen 

und einzuordnen. Zu fragen bleibt, wie man die Lehrkräfte in Anbetracht der Tatsache, 

dass einige sich überfordert mit den neuesten Entwicklungen zeigen, angemessen un-

terstützen und für diese wichtige Aufgabe rüsten kann.  

 

5.2.4 Religionsmündigkeit und instruktionistische Glaubensauffassung 

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil  

Die beiden eingesetzten Skalen (Tabelle 7 und 8) erlauben differenzierte Aussagen über 

das professionelle Selbstverständnis der IRU-Lehrkräfte im Hinblick auf die Religions-

mündigkeit und instruktionistische Glaubensauffassung. Die Skala zur Religionsmün-

digkeit erfasst dabei wesentliche Dimensionen reflektierter religiöser Urteilskompetenz, 

darunter Standpunktfähigkeit, Autonomie, Widerstand sowie didaktische Rekonstruk-

tion. Die Dimension Didaktische Rekonstruktion beschreibt das Bemühen der Lehrkräfte, 



 

 99 

religiöse Themen im IRU so zu gestalten, dass Schüler*innen verschiedene Deutungen, 

Glaubenspraktiken und theologische Perspektiven wahrnehmen, verstehen und reflek-

tieren können. Im Zentrum steht das Prinzip, Religion nicht als starres System von Wahr-

heiten, sondern als reflexives Lernfeld zu behandeln. Der Gesamtmittelwert von M = 3,22 

(SD = 0,51) auf einer vierstufigen Likert-Skala weist auf eine insgesamt hohe Zustim-

mung zur Religionsmündigkeit hin. Ein geringerer Mittelwert zeigt sich hingegen bei der 

Autonomie (M = 2,45), was auf Potenziale in der Förderung der religiösen Autonomie 

hinweise könnte.  

 

Religionsmündigkeit  M (SD) 

Ich versuche die Schüler/innen mit klugen Fragen herauszufordern. (Di-
daktische Rekonstruktion) 3,57 (0,59) 

Ich reflektiere oft meinen eigenen Standpunkt zu religiösen Themen. 
(Standpunktfähigkeit) 3,47 (0,70) 

Ich bleibe oft bei meiner religiösen Überzeugung, auch wenn sie der 
weitläufigen Meinung widerspricht. (Autonomie) 2,45 (0,99) 

Ich bin bereit für meine eigenen Standpunkte auch konstruktive Streit-
gespräche einzugehen. (Widerstand) 3,35 (0,79) 

Ich bin in der Lage bei religiösen Fragen selbständig ein Urteil zu fällen. 
(Autonomie) 3,23 (0,83) 

Gesamtskala 3,22 (0,51) 

Tabelle 7: Religionsmündigkeit 

Anmerkung: Die Skala der Religionsmündigkeit wurde aus Mangel an vorhandenen Skalen für die Studie eigens kon-
zipiert und umfasst fünf zentrale Dimensionen: 1. Standpunktfähigkeit im IRU, 2. Standpunktfähigkeit, 3. Widerstand, 
4. Autonomie, 5. Didaktische Rekonstruktion. Alle Items wurden auf einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = „stimme 
überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben. Für die Gesamtskala wurde der Mittelwert über alle sechs 
Items gebildet (α = 0,73). 

 

Demgegenüber erfasst die Skala zur instruktionistischen Glaubensauffassung ein dog-

matisch-regelorientiertes Religionsverständnis. Mit einem Gesamtmittelwert von M = 

1,56 (SD = 0,50) zeigen die Lehrkräfte eine insgesamt geringe Zustimmung zu norm-

zentrierten, autoritätsgläubigen und fremdbestimmten Haltungen. Der relativ niedrige 

Mittelwert weist auf eine klare Distanzierung gegenüber instruktionistisch geprägten 



 

 100 

Konzepten und Glaubensauffassungen hin und lässt vermuten, dass viele Lehrkräfte 

eine dialogisch-reflexive Herangehensweise im IRU bevorzugen. 

 

 Instruktionistische Glaubensauffassung M (SD) 

Religiöse Regeln (haram und halal) bilden den Kern des Islams. (Norm-
zentrierung)  1,50 (0,62) 

Religiöse Gelehrte haben bereits alles Nötige zum Islam gesagt, daher 
muss ich mich nur noch daran halten. (Autoritätsgläubigkeit)  

1,48 (0,65) 

 
Bei wichtigen religiösen Fragen orientiere ich mich oft an dem, was an-
dere sagen. (Fremdbestimmung)  

1,69 (0,70) 

Gesamtskala 1,56 (0,50) 

Tabelle 8: Instruktionistische Glaubensauffassungen 

Anmerkung: Die instruktionistische Glaubensauffassung für die Lehrkräfte wurde eigens für die vorliegende Erhebung 
entwickelt und erfasst ein dogmatisches bzw. regelorientiertes Verständnis von Religion, das sich durch eine Beto-
nung unhinterfragbarer religiöser Gebote und normativer Vorgaben auszeichnet. Hierfür kamen drei Dimensionen zur 
Anwendung: 1. Autoritätsgläubigkeit 2. Normenzentrierung, 3. Fremdbestimmung. Alle Items wurden auf einer vier-
stufigen Antwortskala (von 1 = „stimme überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben Für die Gesamtskala 
wurde der Mittelwert über alle drei Items gebildet (α = 0,62). 
 

Qualitative Vertiefung  

Die deduktiven Hauptkategorien orientierten sich an den vier im quantitativen Teil iden-

tifizierten Dimensionen: (1) Autonomie, (2) Didaktische Rekonstruktion, (3) Standpunkt-

fähigkeit und (4) Widerstand. Diese wurden im Verlauf der Analyse durch induktiv ge-

wonnene Subkategorien ergänzt (z. B. nicht-Autonomie zu Beginn des IRU, Konfliktpo-

tenzial unterschiedlicher Strömungen der SuS). Die Autonomie beschreibt das Verständ-

nis der Lehrkräfte darüber, inwiefern Schüler*innen im IRU dazu befähigt werden sollen, 

einen eigenständigen religiösen Standpunkt, unabhängig von äußeren Autoritäten, zu 

entwickeln und religiöse Fragen kritisch zu reflektieren. Die Interviewdaten verdeutli-

chen dabei ein Spannungsfeld zwischen einer positiven Autonomie, verstanden als pä-

dagogisches Ziel religiöser Mündigkeit, und einer negativen Autonomie, die insbeson-

dere zu Beginn des Unterrichts bei Schüler*innen mit geringen religiösen Vorkenntnis-

sen beobachtet wird. Mehrere befragte Lehrkräfte betonen, dass sie den Unterricht 



 

 101 

bewusst so gestalten, dass Schüler*innen ihre religiöse Identität reflektiert und frei von 

Bevormundung entwickeln können: 

 
Also ihr fragt mich zwar über die Religion etwas, ich gebe das euch so weiter, wie ich das 
gelernt habe, so wie ich das weiß. (.) Ist ja auch im Rahmen des Lehrplans immer. (.) Aber 
was ihr aus der Info am Ende daraus macht, ist eure eigene Sache. Ich mische mich in eure 
privaten, in euer Privatleben nicht ein. Jeder entscheidet für sich. (L_5_m, Pos. 77)  
 

Diese Haltung spiegelt ein Verständnis religiöser Bildung als Anleitung zur Selbststän-

digkeit wider: Die Lehrkraft wird nicht als Autorität verstanden, die vorgibt, was zu glau-

ben ist, sondern als Impulsgeberin, die Orientierung und Zugänge eröffnet. Autonomie 

umfasst dabei auch die Entwicklung allgemeiner Urteils- und Kritikfähigkeit, die über 

religiöse Themen hinausreicht. Eine Lehrkraft formuliert: 

 
Jeder Unterricht, der darauf vorbereitet, dass die Schüler mündig werden, hilft denen ja, dass 
sie später auch sagen können, okay, ich glaube nicht alles, was ich sehe, was ich sage, son-
dern ich recherchiere selber. Oder meine Meinung ist was wert, wenn auch zehn andere was 
anderes denken, darf ich so denken und das ist in Ordnung. (L_8_w, Pos. 33)  
 

Diese Aussagen verdeutlichen, dass religiöse Mündigkeit kohärent mit demokratischen 

Bildungszielen wie Eigenständigkeit und Pluralitätstoleranz sein kann (vgl. Möller, 

2022). Gleichzeitig verweisen Lehrkräfte auf die Grenzen dieser Autonomien hin: Zu Be-

ginn des IRU zeigen Schüler*innen ein rezeptives Verhältnis zur Religion, das weniger 

von Reflexion als von tradierter Autoritätsorientierung geprägt sein könnte.  

 
Viele sagen, wir müssen fasten. [...] Woher kommt das denn überhaupt und wie kommst du 
da drauf? Wissen natürlich viele nicht. Die wissen auch nicht, wo, an welcher Stelle im Koran 
das steht. Dann wird das herausgesucht und bearbeitet. (L_5_m, Pos. 45)  
 

Mehrfach wird betont, dass Lernende oftmals über kein grundlegendes religiöses Wis-

sen oder keine methodische Textkompetenz verfügen. Lehrkräfte müssen daher zu-

nächst basale Strukturen religiösen Wissens aufbauen, bevor sie eigenständige Urteils-

bildung fördern können: 

 
Und warum steht da jetzt in der Überschrift die Ameise? Also die müssen erst mal überhaupt 
wirklich den Aufbau des Korans kennenlernen (lacht). Und ich glaube viele lernen mit mir 
erstmal auch so den Aufbau überhaupt erstmal kennen. Und ich glaube die Koranauslegung, 
die kommt ja erst viel später. (L_5_m, Pos. 95)  
 



 

 102 

Diese negative Autonomie oder nichtvorhandene Autonomie wird von den Befragten je-

doch nicht defizitär verstanden, sondern als pädagogischer Ausgangspunkt. Der Erwerb 

religiöser Grundkenntnisse und Deutungskompetenzen gilt als Voraussetzung für eigen-

ständiges Denken und verantwortetes Entscheiden im Glauben. Insgesamt zeigt sich, 

dass die Lehrkräfte Autonomie als prozesshaftes Entwicklungsziel begreifen. Sie setzen 

auf eine graduelle Befähigung der Schüler*innen, religiöse Inhalte kritisch zu hinterfra-

gen und Position zu beziehen sowie gleichzeitig andere Perspektiven zu respektieren. 

 Die didaktische Rekonstruktion zielt in Abgrenzung zu indoktrinierenden oder in-

struktiv-dogmatischen Vermittlungsformen darauf, Lernprozesse anzuregen, in denen 

Schüler*innen ihre Urteile selbst entwickeln und begründen und dafür ein entsprechen-

des Lernklima zu konstituieren. Ein Lehrer hebt hervor, dass er die Stimmen seiner Schü-

ler*innen bewusst in den Unterricht einbezieht und eine Diskussionskultur fördern 

möchte, die von Offenheit und wechselseitiger Akzeptanz geprägt ist: 

 
Am liebsten, also das ist ja viel, was sie dann von sich aus erzählen wollen, und ich lasse sie 
gerne öfter zu Wort kommen. [...] so schafft man auch eine Diskussionskultur, sag ich mal, in 
der Klasse und im Klassenraum. Es gibt ja nicht nur eine Farbe in einem Klassenraum, am 
liebsten auch bunt, Regenbogenfarben. [...] Ob mir das aber gelingt, wie mir das gelingt, (.) 
das ist jetzt Unterrichtsplanung und so, und da bin ich relativ unerfahren. (L_3_m, Pos. 27)  
 

Diese Aussage zeigt, dass die Lehrkraft den Unterricht als Begegnungsraum von Per-

spektiven versteht, in dem Vielfalt als pädagogischer Wert betont wird. Zugleich wird 

deutlich, dass die Umsetzung einer solchen dialogischen Kultur mit Unsicherheiten ver-

bunden ist: Offenheit erfordert nicht nur Gesprächsbereitschaft, sondern auch eine di-

daktische Struktur, die verhindert, dass kontroverse Themen in bloße Meinungsäuße-

rungen zerfallen. 

 Im Sinne didaktischer Rekonstruktion versuchen die befragten Lehrkräfte, religi-

öse Differenzen und theologische Kontroversen nicht zu vermeiden, sondern thematisch 

kontrolliert offenzulegen. Besonders in Situationen, in denen Schüler*innen einfache 

Deutungsmuster oder exklusive Wahrheitsansprüche formulieren, reagieren Lehrkräfte 

mit reflexiver Gegensteuerung. So beschreibt eine Lehrkraft seinen Umgang mit 



 

 103 

vereinfachenden oder wertenden Aussagen, etwa zu Fragen nach der Erschaffenheit des 

Korans oder der Zugehörigkeit bestimmter Gruppen zum Islam: 

 
Also dass ich vielleicht auch die Kritik nicht nur dastehen lasse, sondern auch zeige, ja, das 
kann deine Kritik sein, das darf deine Kritik sein als Schüler, aber du darfst, du musst das 
auch sehen. Also das ist nicht so einfach, wie du dir das machst, so Koran ist erschaffen oder 
nicht oder Schiit, wir sind auf dem falschen Weg. Solche Sachen, viele machen sich das ja 
viel einfacher mit ganz so Totschlagargumenten, wird das als falsch bezeichnet und da tue 
ich mittlerweile stärker dagegen steuern und verständlich machen, warum Menschen heute 
immer noch daran glauben [...] es kommt gar nicht darauf an, ob das richtig oder falsch ist, 
sondern [...] was ist das Ergebnis, was dabei rauskommt. Also was für ein Mensch bist du, (.) 
was für ein Muslim bist du, was macht dein Verständnis mit dir auf moralisch-ethischer 
Ebene, (…) das ist so im Vordergrund. (L_1_m, Pos. 38)  
 

Auf den ersten Blick wirkt dieses Vorgehen als didaktisch reflektierte Irritation, die zur 

Begründung und Empathie anregen soll. Bei genauerer Betrachtung zeigt sich jedoch 

eine normative Verschiebung: Die Lehrkraft lenkt die Diskussion gezielt auf eine ethisch-

bewertende Ebene („Was macht dein Verständnis mit dir auf moralisch-ethischer 

Ebene?“) und rahmt damit den Diskurs in einer Weise, die bestimmte Perspektiven (z. B. 

intolerante oder ausschließende) moralisch disqualifiziert. Das Unterrichtsgespräch 

wird so nicht nur geöffnet, sondern zugleich pädagogisch gelenkt, welches als eine Form 

von impliziter Normativität verstanden werden kann, die didaktische Rekonstruktion von 

reiner Offenheit unterscheidet. Diese Spannung zwischen Offenheit und Steuerung zeigt 

sich besonders deutlich in innerislamischen Kontexten, etwa im Umgang mit konfessio-

neller Vielfalt in der Lerngruppe.   

 Die Kategorie Standpunktfähigkeit beschreibt die Fähigkeit der Schüler*innen, zu 

religiösen Fragen und Deutungen eine eigene, begründete Position zu entwickeln und 

diese argumentativ zu vertreten. Im Selbstverständnis der Lehrkräfte bedeutet dies, 

dass der IRU nicht auf die Vermittlung von Glaubenssätzen, sondern auf die Befähigung 

zu reflektiertem Urteilen und Entscheiden ausgerichtet ist. Mehrere Lehrkräfte betonen, 

dass religiöse Bildung die Schüler*innen in die Lage versetzen soll, zwischen unter-

schiedlichen Interpretationen zu unterscheiden und eigenständig zu wählen, welche 

Deutung sie für sich plausibel finden: 

 



 

 104 

Das ist aber nicht die einzige und der IRU ist ja eine Möglichkeit zu sagen, es gibt diese Viel-
falt an– (.) an, diese Vielfalt von, diese Vielfalt des Islams, die gibt es und letzten Endes ent-
scheide dich für das, wo du dich darin siehst. Aber auch immer mit dem Hintergrund, mit dem 
nötigen Wissen und der Fähigkeit selber darüber zu reflektieren. (L_9_w, Pos. 33)  
 

Hier wird deutlich, dass Standpunktfähigkeit nicht als spontane Meinungsäußerung ver-

standen wird, sondern als Ergebnis eines wissensbasierten Reflexionsprozesses. Die 

Schüler*innen sollen religiöse Argumente prüfen, vergleichen und sich auf Grundlage 

theologischer und ethischer Überlegungen positionieren. Diese Haltung zeigt sich auch 

in anderen Aussagen, in denen Lehrkräfte betonen, dass es nicht um die Vermittlung 

„richtiger“ Antworten gehe, sondern darum, dass Schüler*innen lernen, Begründungen 

zu formulieren und Alternativen abzuwägen: 

 
Ich sage ihnen auch immer wieder, ich bin hier auch kein Imam oder kein Hodscha oder sonst 
was. Ich bin eine Lehrerin. Ich zeige euch die Wege, die ihr gehen könnt, um mehr Wissen zu 
erlangen, um vielleicht kritisch hinter irgendwelchen Quellen herzufragen und so weiter und 
so fort. Und all das, was ihr macht, also der– (.) Ich, äh, äh, ich sage ihnen dann immer, das 
ist Eigenverantwortung. Ihr seid Menschen mit eigenem Willen, mit eigener Verantwortung. 
Und das bin ich auch. Und jeder geht diesen Weg, den er für sich richtig hält. (L_6_w, Pos. 
51)  
 

Einige Lehrkräfte beschreiben, dass sie die Schüler*innen gezielt mit verschiedenen the-

ologischen Positionen konfrontieren, um den Prozess der eigenständigen Urteilsbildung 

zu fördern. Dies zeigt sich etwa in der thematischen Auseinandersetzung mit Fragen 

nach religiösen Normen und Auslegungsunterschieden:  

 
Ein Punkt ist so jetzt, dass ich nicht so sehr Wert auf Haram, Halal lege, [...] und wenn es 
thematisiert wird, auch mit einer gewissen Meinungsvielfalt. Also ganz einfaches Beispiel: 
Ist Musik hören halal, [Name der IRU-Lehrkraft]? Und danach ist es nicht so, dass ich das 
innerhalb einer Minute beantworte, sondern kann es auch mal sein, dass ich mir 90 Minuten 
Zeit nehme, um diese Frage zu beantworten, [...] um da vielleicht auch am Ende nur zwei 
Meinungen dastehen zu lassen, aber auch sage, dass es zwischen diesen zwei Meinungen 
[...] auch eine weitere Bandbreite gibt. (L_1_m, Pos. 17)  
 

Die Lehrkräfte fördern damit nicht nur Wissen über unterschiedliche Lehrmeinungen, 

sondern auch die Fähigkeit, diese gegeneinander abzuwägen und eigene Begründungen 

zu formulieren. Standpunktfähigkeit bedeutet hier, Differenzen nicht aufzulösen, son-

dern sie als Ausgangspunkt reflektierten Urteilens zu nutzen. 



 

 105 

 Die Kategorie Widerstand beschreibt schließlich, wie Lehrkräfte die Fähigkeit der 

Schüler*innen wahrnehmen, eigene religiöse Standpunkte zu vertreten und in Auseinan-

dersetzungen zu verteidigen, sowie die damit verbundenen Herausforderungen und Hür-

den im Unterricht. Widerstand wird dabei nicht als Widerspruch gegen die Lehrkraft ver-

standen, sondern als Ausdruck aktiver Teilhabe an religiösen Diskursen. Die Lehrkräfte 

berichten von Situationen, in denen Schüler*innen kontroverse Themen aufgreifen, sich 

gegen abweichende Deutungen positionieren oder in inter- und intrareligiösen Fragen 

Spannungen austragen. 

Ein zentrales Beispiel für Widerstand zeigt sich in intrareligiösen Auseinanderset-

zungen, wenn unterschiedliche theologische Strömungen innerhalb des Islams themati-

siert werden. Eine Lehrkraft schildert, wie Schüler*innen klare, teilweise ausschließende 

Urteile über andere Richtungen äußern und dadurch Diskussionen anstoßen: 

 
Bei Schülern, die sich auskennen, [...] die wissen dann [...] die Mutaseliten sind auf dem fal-
schen Weg. [...] Da muss ich durch meine Darstellung das ganz objektiv darstellen, wenn das 
stark kritisiert wird von der Schülerschaft, muss ich sie auch bremsen, muss ich dagegen-
steuern, also gegen die Kritik der Schülerschaft muss ich gegensteuern und sagen, nein, das 
muss erstmal ganz objektiv so wahrgenommen werden. Klar hat jeder hier seine eigene Mei-
nung (L_1_m, Pos. 34) 
  

In dieser Sequenz wird deutlich, dass Schüler*innen religiöse Differenzen nicht passiv 

hinnehmen, sondern aktiv in den Unterricht einbringen und dabei auch Abgrenzungen 

formulieren. Diese aktive Positionierung kann als Ausdruck religiöser Eigenständigkeit 

und des Widerstandes interpretiert werden, in der die Schüler*innen ihre Überzeugun-

gen öffentlich vertreten und in Konflikt mit anderen Deutungen treten. Gleichzeitig offen-

bart die Passage eine didaktische Ambivalenz: Die Lehrkraft versucht, die Diskussion 

„objektiv“ zu rahmen, interveniert aber zugleich normativ, indem sie die Kritik der Schü-

ler*innen begrenzt („ich muss dagegensteuern“). Damit verschiebt sich der Widerstand 

von einer offenen, argumentativen Auseinandersetzung hin zu einem pädagogisch regu-

lierten Diskurs, in dem bestimmte Formen des Widerspruchs zugelassen, andere aber 

eingehegt werden. 



 

 106 

Diese Vorgehensweise verdeutlicht ein zentrales Dilemma des bekenntnisorien-

tierten Religionsunterrichts: Lehrkräfte sollen einerseits religiöse Urteilsbildung fördern, 

andererseits Grenzen ziehen, wenn Positionen als ausgrenzend, pauschalisierend oder 

verletzend empfunden werden könnten. Das führt dazu, dass Widerstand im Unterricht 

nicht immer frei entfaltet, sondern didaktisch moderiert und moralisch kontrolliert wird. 

Damit wird die Förderung von Widerstandsfähigkeit zwar als Bildungsziel erkennbar, 

bleibt aber an normative Leitplanken gebunden. 

 

Triangulation und Diskussion 

Der hohe Gesamtmittelwert der Skala zur Religionsmündigkeit (M = 3,22; α = 0,73) wird 

qualitativ gestützt: Lehrkräfte beschreiben den IRU als reflexiven Lernraum, in dem Plu-

ralität, Begründungen und Dialog zentrale Leitprinzipien sind. Die im quantitativen Teil 

besonders hohe Zustimmung zur didaktischen Rekonstruktion (M = 3,57) spiegelt sich 

in den Interviews in systematisch eröffneten Perspektivenwechseln, explizit gemachten 

Argumentationslinien und der Bearbeitung innerislamischer Differenzen wider, jedoch 

gleichzeitig zum Teil mit impliziter normativer Rahmung (Ethik- und Toleranzfokus), die 

Offenheit im pädagogischen Sinne steuert. Der niedrigste Einzelwert in der Skala (Auto-

nomie: M = 2,45/3,23 je Item) passt zur qualitativen Befundlage: Lehrkräfte erleben 

„Nicht-Autonomie“ zu Beginn, durch fehlendes Grundwissen bzw. Sachkompetenzen, 

und adressieren sie als didaktischen Ausgangspunkt. Autonomie wird als prozesshaftes 

Ziel verstanden, das erst auf Basis von Wissensaufbau und Textarbeit realistisch geför-

dert werden kann. Daraus ergibt sich ein komplementäres Gesamtbild zwischen den 

qualitativen und quantitativen Daten. 

Im quantitativen Teil zeigte das Item „eigener Standpunkt reflektieren“ eine hohe 

Zustimmung (M = 3,47) und deutet damit auf eine starke theoretische Orientierung der 

Lehrkräfte an der Förderung eigenständiger Urteilsbildung hin. In der qualitativen Ana-

lyse ließ sich die Dimension der Standpunktfähigkeit jedoch nicht in gleicher Klarheit 

induktiv rekonstruieren. Entsprechende Aussagen blieben meist implizit oder wurden in 

andere Dimensionen wie der Autonomie und der didaktischen Rekonstruktion überführt. 



 

 107 

Diese Diskrepanz lässt sich einerseits durch die Implizitheit professionellen Handelns 

erklären: Lehrkräfte verknüpfen die Förderung von Standpunktfähigkeit häufig mit allge-

meinen Prinzipien von Reflexion, Eigenverantwortung und Pluralität, ohne diese explizit 

als eigenständige Zielkategorie zu benennen. Andererseits spielen auch methodische 

Unterschiede zwischen quantitativer und qualitativer Erhebung eine Rolle. Während die 

Skala auf Selbsteinschätzungen beruht, in denen normative Leitbilder leichter aktiviert 

werden, fokussieren die Interviews stärker auf konkrete Unterrichtspraktiken. Daraus 

ergibt sich ein Spannungsfeld zwischen deklarativem Anspruch und situativer Umset-

zung, das auf eine vorwiegend implizite Verankerung von Standpunktarbeit im professi-

onellen Selbstverständnis der Lehrkräfte schließen lässt. 

Auch die Dimension Widerstand zeigt in der quantitativen Erhebung mit einem 

Mittelwert von M = 3,35 eine deutliche Zustimmung und wird durch die qualitativen Da-

ten anschaulich untermauert. Die Interviews verdeutlichen, dass Lehrkräfte den Umgang 

der Schüler*innen mit religiösen Differenzen als wichtigen Bestandteil religiöser Mün-

digkeit verstehen. Lernende werden im Unterricht ausdrücklich dazu ermutigt, eigene 

Überzeugungen zu vertreten und sich mit divergierenden Deutungen auseinanderzuset-

zen, etwa im Kontext innerislamischer Spannungen zwischen sunnitischen, schiitischen 

oder alevitischen Positionen. In den Unterrichtsschilderungen wird jedoch zugleich eine 

pädagogische Rahmung und Moderation dieses Widerstands erkennbar: Lehrkräfte grei-

fen korrigierend ein, wenn Diskussionen in Abwertung oder Exklusion münden, und len-

ken den Diskurs in Richtung einer „objektiven“ oder respektvollen Auseinandersetzung. 

Diese Vorgehensweise verweist auf ein professionelles Spannungsfeld zwischen Offen-

heit und Steuerung. Zwar wird die Fähigkeit der Schüler*innen, Dissens auszuhalten und 

konstruktiv zu verhandeln, gezielt gefördert, sie bleibt jedoch an professionell-ethische 

Leitplanken gebunden, die den Rahmen des Sag- und Vertretbaren definieren. Wider-

stand erscheint somit weniger als ungebundene Kontroverse, sondern als didaktisch 

kontrollierte Form argumentativer Selbstbehauptung, die der Sicherung respektvoller 

Diskurskultur dient. 

 



 

 108 

5.2.5 Positionalität der Lehrkräfte 

Ergebnisse aus dem quantitativen Teil 

Die Auswertung der Skalen zur Positionalität10 gibt aufschlussreiche Einblicke in die 

weltanschauliche und religionspädagogische Verortung der befragten IRU-Lehrkräfte 

(Abbildung 9). Dabei zeigen sich klare Tendenzen hin zu pluralitätsfähigen, reformorien-

tierten sowie dialogisch-reflexiven Positionen. Am höchsten ausgeprägt sind die Kritik-

fähigkeit sowie die Xenosophie (jeweils M = 3,14), gefolgt von der Reformorientierung 

(M = 2,96). Diese Werte belegen eine progressive Positionierung im Sinne einer Bereit-

schaft zur kritischen Auseinandersetzung mit religiösem Inhalt sowie eine Orientierung 

an reformpädagogischen Zielvorstellungen innerhalb eines europäischen Kontexts. Dies 

deckt sich mit den zuvor beschriebenen Zielvorstellungen der Lehrkräfte, die eine mo-

derne, wertegeleitete und selbstreflexive Islamvermittlung betonen. Deutlich niedriger 

fallen hingegen die Mittelwerte für Fundamentalismus (M = 1,83), Entitativität (M = 2,33) 

sowie Islamismus in reaktiver (M = 1,28) und aktiver Gewaltform (M = 1,26) aus. Die 

geringe Zustimmung zu diesen Positionen weist darauf hin, dass die befragten Lehr-

kräfte sich klar von autoritären, exklusivistischen oder gewaltlegitimierenden Vorstel-

lungen distanzieren. Besonders der niedrige Wert für den Fundamentalismus deutet auf 

eine Abkehr von normativen Absolutheitsansprüchen und auf eine stärkere Kontextuali-

sierung religiöser Inhalte hin. 

Auch im Vergleich mit bereits erprobten Skalen in anderen Stichproben zeigt sich 

eine deutliche Differenz: So weisen die befragten Lehrkräfte deutlich geringere Ausprä-

gungen fundamentalistischer Überzeugungen auf als türkeistämmige Muslim*innen in 

Deutschland (Pollack et al., 2024a). Gegenüber angehenden islamischen Religionslehr-

kräften und Theologinnen (Şenel & Demmrich, 2024; Demmrich & Şenel, 2025) treten 

sie reformorientierter auf und befürworten die Entitativität weniger. Auch im Vergleich 

zur muslimischen Gesamtbevölkerung in Deutschland (Demmrich et al., im Druck) 

 
10 Zur Definition von Positionalität s. Fußnote 2.  



 

 109 

lassen sich höhere Werte in Kritikfähigkeit sowie eine deutlichere Ablehnung islamisti-

scher Positionen feststellen.  

Dies deutet darauf hin, dass die befragten Lehrkräfte sich durch eine professio-

nelle, reflektierte und pluralitätsfähige Positionalität auszeichnen, wie sie im Kontext 

des schulischen Religionsunterrichts gefordert wird. Es lässt sich festhalten, dass die 

Lehrkräfte sich mehrheitlich an pluralismusfähigen, demokratischen und bildungsorien-

tierten Leitbildern orientieren. Diese Ausrichtung unterstützt zentrale Zielsetzungen des 

IRU – wie die Förderung von Religionsmündigkeit und interreligiöser Dialogfähigkeit – 

und legt nahe, dass viele Lehrkräfte eine dialogisch-reflexive Religionspädagogik vertre-

ten. 

 

 

Abbildung 9: Positionalität 

Anmerkung: Für die detaillierte Skalenbeschreibungen s. Anhang  
 

 

 

2,96

1,83

3,14 3,14

2,33

1,26 1,28

1

1,5

2

2,5

3

3,5

4

Reform
orie

ntie
rung

Fu
ndamentalis

mus

Xenoso
phie

Kriti
kfähigkeit

Entita
tiv

itä
t

Isl
amism

us -
 aktiv

Isl
amism

us -
 re

aktiv



 

 110 

Qualitative Vertiefung  

Die qualitativen Interviews ergänzen die quantitativen Befunde um eine dichte Beschrei-

bung der berufsethischen und religiösen Selbstverortung der Lehrkräfte. Dabei zeigen 

sich ambivalente, aber pluralitätsfähige und dialogisch orientierte Positionierungen, die 

die im quantitativen Teil beobachteten Tendenzen empirisch vertiefen. Insgesamt wird 

deutlich, dass Lehrkräfte sich reflektiert damit auseinandersetzen, wie religiöse Zugehö-

rigkeit, pädagogische Neutralität und theologische Verantwortung zueinander stehen. 

Die Lehrkräfte begreifen ihre eigene Positionalität als Balanceakt zwischen persönlicher 

Glaubenspraxis, schulischer Professionalität und gesellschaftlicher Repräsentations-

funktion des Islams. Dabei stehen drei Kategorien, die sich aus dem qualitativen Mate-

rial ergeben haben, im Zentrum: (1) die eigene religiöse Identität, (2) die Bedeutung per-

sönlicher Religiosität für den Unterricht sowie (3) der professionelle Umgang mit radika-

len oder fundamentalistischen Positionen.  

Die Interviews zeigen ein breites Spektrum religiöser Selbstverständnisse, das 

von einer ethisch-spirituellen bis zu einer stärker praxisorientierten Auffassung von Re-

ligiosität reicht. Ein Teil der Lehrkräfte beschreibt ihr Muslimisch-Sein als innere Hal-

tung, die sich weniger in rituellen Praktiken als in moralischer Integrität, Mitmenschlich-

keit und gesellschaftlicher Verantwortung ausdrückt. Muslimisch zu sein bedeute, „was 

macht dein Verständnis mit dir auf moralisch-ethischer Ebene“ (L_1_m, Pos. 38) oder im 

Alltag „Handeln so ausrichtet, dass er das quasi mit bestem Wissen und Gewissen ge-

genüber dem Schöpfer quasi umsetzt“ (L_4_w, Pos. 61). Solche Aussagen konstruieren 

Religiosität als Prozess moralischer Selbstführung und betonen ihre gesellschaftlich-

ethische Funktion.  

Im Material finden sich auch Stimmen, die Religiosität stärker über die Erfüllung 

religiöser Pflichten definieren und religiöse Praxis als unverzichtbaren Ausdruck des 

Glaubens hervorheben. Einige Lehrkräfte betonen, dass eigene religiöse Überzeugung 

und Glaubenspraxis notwendig seien, um glaubwürdig unterrichten zu können. Sie ver-

stehen ihre Religiosität als Voraussetzung für pädagogische Authentizität: 

 



 

 111 

Es ist eigentlich meine Lebensorientierung. (.) Also es ist eine Implementierung von (…) dem, 
von dem was ich glaube und wovon ich überzeugt habe, in alle Lebensbereiche. Also ich (..) 
und das ist auch so ein Ansporn an mich selber, immer wieder diese Verknüpfung herzustel-
len. Ich glaube, das Aller, allerwichtigste ist, in all meinen Handlungen, in all meinen Erfah-
rungen und Gedanken und Entscheidungen, (.) diese Orientierung beizubehalten, abzuwä-
gen und nicht nur in der Glaubenspraxis, sondern auch eben in allen anderen Bereichen, 
kognitiv, affektiv, immer das als Leitfaden, als Leuchtturm sozusagen zu haben und dahin zu 
streben (L_11_w, Pos. 77)  
 

Dabei gehen viele Lehrkräfte davon aus, dass Glaubwürdigkeit nicht allein auf didakti-

scher Kompetenz, sondern auch auf biografischer Kohärenz beruht. Eine Lehrkraft be-

schreibt etwa, dass sie in der Schule auf bestimmte Verhaltensweisen achtet, weil mus-

limische Schüler*innen „religiöse Vorbilder sehr schätzen und auch sehr zu Herzen neh-

men“ (L_7_w, Pos. 103) und sich daran orientieren. Der Unterricht wird so zu einem 

Raum, in dem Religionslehrkräfte zugleich als moralische Instanzen wahrgenommen 

werden. Zudem zeigt sich im qualitativen Material eine Reflexion über die Grenzen dieser 

Vorbildfunktion. Einige Lehrkräfte distanzieren sich bewusst von einem missionarischen 

oder autoritativen Rollenverständnis. Sie sehen ihre Aufgabe nicht darin, ihre persönli-

che Glaubensrichtung zu vermitteln, sondern Schüler*innen zu eigenständiger Urteils-

bildung zu befähigen. So betont eine Lehrkraft, sie halte ihre eigene Richtung („sunni-

tisch-hanafitisch“) bewusst zurück, um keine unbewusste Beeinflussung auszuüben 

(vgl. L_12_w, Pos. 89). In einigen Fällen wird die Spannung zwischen religiöser Authen-

tizität und professioneller Distanz jedoch nicht vollständig aufgelöst. Dieses wird an fol-

gender Sequenz deutlich: 

 
Ich denke, sollte auch konfessionsgebunden sein. […] Und dass man den Islam selber aus- 
und vollleben sollte, um auch Authentizität, um authentisch zu sein, und auch auf die Fragen 
der Kinder direkt eingehen zu können. […] Und dann sollte man schon auch spontan antwor-
ten können. Auch immer mit dem Nebensatz, ich gucke aber nochmal nach. (.) Ich frage nur 
mal meinen Hodscha oder meinen Imam. (L_2_m, Pos. 104-106)  
 

Diese Haltung verweist auf ein implizites Authentizitätsideal, das die persönliche Religi-

osität der Lehrkraft mit professioneller Kompetenz verknüpft. Zugleich wird sichtbar, 

dass diese Selbstverortung nicht ausschließlich auf theologische Bildung, sondern auch 

auf religiöse Alltagspraxis zurückgreift. Diese Praxis markiert eine poröse Grenzziehung 

zwischen schulischer Religionspädagogik und moscheepädagogischen 



 

 112 

Referenzsystemen. Aus soziologischer Perspektive birgt sie zwei Ambivalenzen: Erstens 

kann die Ressourcenmobilisierung externer Autoritäten didaktisch produktiv sein (Qua-

litätssicherung, Entlastung in Ad-hoc-Situationen), re-inszeniert aber zugleich autori-

tätsgestützte Deutungsmacht, die mit der intendierten Förderung von Urteils- und Auto-

nomiefähigkeit in Spannung steht. Zweitens stützt die Forderung nach Konfessionsge-

bundenheit/Authentizität ein Habitusmodell religiöser Expertenschaft, das Zugehörig-

keit performativ auflädt und damit die professionsethische Unterscheidung von Lehramt 

(bildend-reflexiv) und Amtsträgerschaft (verkündigend-normsetzend) verwischt. Unter-

richtlich kann hierdurch eine Instruktionalisierung drohen. Eine professionslogische Mi-

nimierung dieser Risiken erfordert (a) Transparenz über Quellenstatus und Geltungsan-

sprüche, (b) Multiperspektivität statt Einzelautorität (Vergleich mehrerer Rechtstraditio-

nen/Positionen), (c) hermeneutische Begründungspflichten (Text, Kontext, Argument), 

sowie (d) die Rückbindung an curricular ausgewiesene Kompetenzziele (Urteil, Refle-

xion, Teilhabe), damit konsultative Praktiken als didaktisch gerahmte Expertisezirkula-

tion erscheinen und nicht als Delegation pädagogischer Verantwortung an außerschuli-

sche Autoritäten. 

 

Triangulation und Diskussion   

Die qualitativen Ergebnisse bestätigen und differenzieren die im quantitativen Teil ge-

wonnenen Befunde. Während die Skalenwerte eine ausgeprägt reformorientierte, plura-

litätsfähige und reflexive Grundhaltung der befragten Lehrkräfte anzeigen, verdeutlichen 

die Interviews, wie diese Haltung in der pädagogischen Praxis diskursiv hergestellt und 

zugleich herausgefordert wird. Die hohe Zustimmung zu Xenosophie, Kritikfähigkeit und 

Reformorientierung (Abbildung 9) findet in den qualitativen Aussagen ihre Entsprechung 

in Beschreibungen ethisch-reflexiver Religiosität, dialogischer Unterrichtsführung und 

bewusster Distanzierung von autoritären Deutungsmustern. Gleichzeitig werden Ambi-

valenzen sichtbar, die in den quantitativen Mittelwerten nivelliert erscheinen: Zwischen 

Authentizitätsideal und Professionalisierungsanspruch, zwischen individueller Fröm-

migkeit und religionspädagogischer Sachlichkeit, zwischen theologischer Reflexivität 



 

 113 

und Rückgriff auf moscheepädagogische Autoritäten. Die Triangulation legt nahe, dass 

die Lehrkräfte im Spannungsfeld zwischen persönlicher Glaubensbindung und schuli-

scher Bildungslogik eine hybride Positionalität ausbilden: Sie verbinden spirituelle 

Selbstverortung mit pädagogischer Reflexivität, ohne die Trennlinie zwischen Bekennt-

nis und Bildung gänzlich aufzulösen. In dieser Balance liegt eine zentrale Stärke, aber 

auch eine strukturelle Herausforderung des IRU: Wenn Authentizität zunehmend als 

Maßstab professioneller Kompetenz verstanden wird, könnte dies dazu führen, dass 

Lehrkräfte ihren Glauben performativ zeigen müssten, um als glaubwürdig wahrgenom-

men zu werden. Dadurch geriete die Balance zwischen pädagogischer Professionalität 

und persönlicher Religiosität in Spannung.  

Zusammenfassend zeigen beide Datensätze, dass islamische Religionslehrkräfte 

in Nordrhein-Westfalen eine deutlich progressive, aber intern spannungsreiche Positio-

nalität aufweisen. Sie verstehen sich als Vermittler*innen zwischen Tradition und Mo-

derne, zwischen Glauben und Vernunft, zwischen Theologie und Schulpädagogik. Die 

Herausforderung besteht weniger in einem Defizit an Reformorientierung als in der di-

daktischen und institutionellen Übersetzung dieser Reflexivität in eine konsistente, pro-

fessionsethisch tragfähige Praxis.  

 
5.2.6 Soziale Medien 

Die Kategorie Soziale Medien thematisiert, wie Lehrkräfte die zunehmende Bedeutung 

digitaler Plattformen für die religiöse Orientierung von Schüler*innen wahrnehmen und 

in ihr unterrichtliches Handeln integrieren. Da hierzu ausschließlich qualitative Daten 

ausgewertet wurden, beruhen die folgenden Befunde auf subjektiven Deutungen und 

professionellen Erfahrungsbeschreibungen der Lehrkräfte. Die Interviews zeigen, dass 

soziale Medien für den islamischen Religionsunterricht (IRU) einerseits eine relevante 

Quelle religiöser Erfahrungs- und Deutungsprozesse, andererseits eine pädagogische 

Herausforderung darstellen. Lehrkräfte sehen sich zunehmend mit Fragen konfrontiert, 

die aus dem digitalen Raum in das Klassenzimmer getragen werden und dort bearbeitet 

werden müssen. 



 

 114 

 Nahezu alle befragten Lehrkräfte äußern sich kritisch bis ablehnend gegenüber 

religiösen Inhalten, die über soziale Netzwerke verbreitet werden. Soziale Medien wer-

den als Raum beschrieben, in dem religiöse Deutungen häufig einseitig, vereinfachend 

und emotional aufgeladen dargestellt werden. Mehrere Lehrkräfte beschreiben soziale 

Medien als Gefahrenquelle für einseitige und manipulativ aufgeladene Religionsvermitt-

lung. Insbesondere YouTube und TikTok werden als Plattformen benannt, über die prob-

lematische religiöse Deutungsmuster zirkulieren. Eine Lehrkraft formuliert dies pointiert: 

 
Das ist eine Riesengefahr. Das ist ja auch (..) zum einen, ja, Mitinitiator dieser Salafismus-
Szene, die damals entstanden ist. [...] Wir müssen (.) uns als Schule, im Bildungsbereich da 
viel, viel, viel intensiver mit auseinandersetzen. Oder das ist vielleicht auch eine Eigenkritik 
jetzt an mich selber. (.) Da wird noch zu wenig getan. Das nimmt aber einen Riesen– (.) also 
wirklich viel Raum ein. Also weil in jeder (.) in jeder Stunde fast, kann ich sagen, wenn es 
darum geht, eine Frage an die Schülerinnen und Schüler zu stellen, dann gibt es immer ir-
gendjemanden, der sagt, ich habe letztens auf TikTok ein Video gesehen, da hat der dieses 
und jenes gesagt. Also das heißt, das muss aufgegriffen werden und dann eben auch kritisch 
hinterfragt werden. (L_11_w, Pos. 47) 
 

Diese Haltung verdeutlicht eine wachsende Sensibilität für den pädagogischen Einfluss 

digitaler Religionsakteure sowie eine selbstkritische Einsicht in die strukturellen Defizite 

des Bildungssystems, adäquat auf die Dynamiken außerschulischer Lern- und Sozialisa-

tionsprozesse zu reagieren. Die Lehrkräfte positionieren sich damit zugleich als pädago-

gische Schutzinstanz und professionelles Korrektiv gegenüber digitalen Strömungen, 

die religiöse Identitätsbildung zunehmend prägen. Ein häufig genannter Kritikpunkt be-

trifft die Einseitigkeit und Dichotomie religiöser Aussagen in sozialen Medien. Lehrkräfte 

berichten, dass Schüler*innen vor allem nach einfachen und klaren Antworten suchen, 

die sie in kurzen, algorithmisch verstärkten Clips finden. Diese Wahrnehmung verweist 

auf eine grundlegende Spannung zwischen der pädagogischen Zielsetzung der Reflek-

tion religiöser Inhalte und der Logik sozialer Medien, die auf Eindeutigkeit, Emotionali-

sierung und Verkürzung angelegt ist. Lehrkräfte beobachten, dass Schüler*innen ver-

stärkt Inhalte aus sozialen Medien in den Unterricht tragen, häufig mit Fragen nach nor-

mativer Bewertung. Der Unterricht wird dadurch zum Ort sekundärer Medienverarbei-

tung, an dem die Lehrkräfte versuchen, vereinfachende Deutungsmuster aufzubrechen 



 

 115 

und Vielfalt als konstitutiven Bestandteil religiöser Diskurse zu vermitteln. Eine Lehrkraft 

berichtet:   

 
Und da hatte mich eine Schülerin gefragt, ich ähm, das ist doch gar nicht erlaubt. Das ist 
haram, dass wir aufstehen und uns begrüßen. Ich habe es nicht verstanden. (.) Ich habe die 
Frage erstmal nicht verstanden und habe die Schülerin dann gefragt, warum sollte das denn 
nicht erlaubt sein oder verboten sein? Es ist ja nicht nicht erlaubt, sondern verboten hat sie 
es ja, also so hat sie es ja definiert. (.) Und dann meinte sie, ich habe es auf TikTok gehört. 
(L_10_w, Pos. 46) 
 

Solche Episoden zeigen, dass soziale Medien nicht nur als Informationsquelle, sondern 

als Deutungsautorität wahrgenommen werden, die schulische Diskurse beeinflusst. Die 

Lehrkräfte reagieren darauf, indem sie versuchen, die Themen im Unterricht aufzugreifen 

und gemeinsam zu reflektieren. Einige berichten, dass sie mit den Schüler*innen gezielt 

Clips analysieren und mit Primärquellen vergleichen, um deren Argumentationslogik zu 

prüfen. Andere führen Einzelgespräche, wenn sie bemerken, dass digitale Inhalte das 

religiöse Selbstverständnis der Schüler*innen stark beeinflussen. Diese pädagogischen 

Strategien verdeutlichen zwar ein hohes Reflexionsniveau, zugleich wird jedoch eine 

wachsende Überforderung vieler Lehrkräfte im Umgang mit der Dynamik sozialer Medien 

sichtbar. Mehrere Befragte beschreiben, dass sie sich fachlich wie institutionell unzu-

reichend vorbereitet fühlen, um auf die Vielzahl und Geschwindigkeit digitaler religiöser 

Diskurse angemessen zu reagieren. Eine Lehrkraft betont: 

 
Ich finde das ganz schwierig, weil ich mich da nicht (..) kompetent fühle in dem Bereich. […] 
Wir haben einfach die Möglichkeit nicht dazu, in unserer Freizeit uns da noch weiterzubilden. 
So Fortbildung und so, so ein Bedarf besteht einfach sehr, gerade weil auf TikTok einfach 
auch sehr viele rechte Sachen (.) rumkursieren und auch einfach falsche Sachen kursieren. 
(L_10_w, Pos. 48) 
 

Diese Aussagen machen deutlich, dass die Auseinandersetzung mit religiösen Social-

Media-Inhalten für viele Lehrkräfte ein neues professionelles Handlungsfeld darstellt, 

das über die klassische religionspädagogische Ausbildung hinausgeht. Neben individu-

ellen Wissenslücken wird insbesondere auf strukturelle Defizite im Fortbildungsangebot 

hingewiesen. Lehrkräfte verweisen auf fehlende Zeitressourcen und mangelnde institu-

tionelle Unterstützung, um sich systematisch in diesem Bereich weiterzuqualifizieren. 



 

 116 

Insgesamt verweisen die qualitativen Befunde auf ein komplexes Spannungsfeld 

zwischen pädagogischer Verantwortung, digitaler Dynamik und professioneller Selbst-

verortung der Lehrkräfte. Die Skepsis gegenüber sozialen Medien lässt sich nicht allein 

als konservative Abwehrhaltung interpretieren, sondern vielmehr als Ausdruck einer re-

flexiven Professionalisierungsunsicherheit innerhalb eines sich wandelnden medialen 

Feldes religiöser Kommunikation. Lehrkräfte agieren in einem Kontext, in dem traditio-

nelle Formen religiöser Autorität zunehmend durch netzwerkbasierte, informelle und 

emotionalisierte Deutungsmächte herausgefordert werden.  

 
5.2.7 Wünsche  

Die Lehrkräfte, die im Rahmen der Evaluation befragt wurden, sind nicht nur Unterrich-

tende, sondern zugleich Expert*innen für die schulische Praxis des islamischen Religi-

onsunterrichts (IRU). Aus ihrer beruflichen Erfahrung heraus können sie am besten ein-

schätzen, vor welchen Herausforderungen sie im Alltag stehen und welche strukturellen 

und didaktischen Voraussetzungen notwendig wären, um dem Bildungsauftrag des Fa-

ches nachhaltig gerecht zu werden. Die in den qualitativen Interviews geäußerten Wün-

sche beziehen sich sowohl auf die institutionellen Rahmenbedingungen als auch auf in-

haltlich-didaktische Aspekte, die Ausstattung und die Verankerung des IRU im schuli-

schen Leben. 

 Ein zentrales Anliegen der Lehrkräfte betrifft die Institutionalisierung und Verste-

tigung des IRU. Mehrfach wird betont, dass der Unterricht bislang nicht flächendeckend 

angeboten werde und vielerorts von Einzelinitiativen abhänge. Lehrkräfte wünschen 

sich, dass jedes Kind, das IRU besuchen möchte, auch tatsächlich die Möglichkeit dazu 

hat. Eng damit verbunden sind Forderungen nach einer höheren Zahl qualifizierter Lehr-

kräfte, nach mehr Planstellen und einer verlässlichen strukturellen Verankerung. Dar-

über hinaus wird die Qualifizierung neuer Lehrkräfte als zentraler Faktor gesehen, um 

Kontinuität und Qualität sicherzustellen. 

 Neben diesen institutionellen Aspekten spielt die Schulkultur eine wichtige Rolle. 

Viele Lehrkräfte wünschen sich, dass der Islam im schulischen Alltag sichtbarer wird und 



 

 117 

die religiöse Identität muslimischer Schüler*innen selbstverständlicher als Teil der 

Schulgemeinschaft wahrgenommen wird. In mehreren Interviews wird dabei die Bedeu-

tung interkultureller Kompetenz und gleichberechtigter religiöser Anerkennung betont. 

Eine Lehrkraft beschreibt dies eindringlich: 

 
die zweite Sache ist, dass ich mir auch wünschen würde, […] dass auch die interkulturelle 
Kompetenz allgemein in der Schule auch gefördert wird. (..) Klar, auf der muslimischen Seite 
auf jeden Fall, den Schülern aus dem IRU-Unterricht wird das auf jeden Fall vermittelt, aber 
auch auf der anderen Seite, dass das dann auch stark vermittelt wird. (.) Weil es sollte eine 
Selbstverständlichkeit sein, wenn wir Weihnachten haben, wenn alles reibungslos ablaufen 
kann, auch zur Adventszeit und alles Mögliche, wenn das alles normal ist und keiner dem 
anderen irgendwie auf den Schuh drückt und dass das alles selbstverständlich gesehen wird, 
sollten wir echt am Punkt mal ankommen, dass dann auch zur Fastenzeit (..) nicht immer 
irgendwie moniert wird. (.) Ja, auch vielleicht auf der allgemeinen schulischen Seite, egal aus 
welcher Religionszugehörigkeit man ist oder nicht, sondern dass man versteht, okay, es ist 
die Fastenzeit und dann muss man nicht immer eine Diskussion führen, ob man wirklich jetzt 
nichts essen und trinken muss […] Oder dass einfach die Ausflüge nicht gerade bewusst in 
der Fastenzeit gelegt werden, […] und dass das auch als Selbstverständlichkeit angesehen 
wird (.) und verstanden wird, dass das normal ist. […] Auch im Hinblick dazu, dass dann hier 
auch verstanden wird, okay, die muslimische Gemeinschaft ist ein Teil Deutschlands und die 
haben genauso gut das Recht, dass die dann halt ihre Feiertage für sich haben. (L_5_m, Pos. 
151-154) 
 

Diese Aussage verdeutlicht, dass viele Lehrkräfte die Gleichbehandlung muslimischer 

Feiertage, Rücksichtnahme auf die Fastenzeit sowie das gemeinsame Feiern religiöser 

Feste als Schritte hin zu einer inklusiveren Schulkultur verstehen. Dabei geht es nicht 

um Sonderrechte, sondern um eine symbolische Anerkennung, dass muslimische Schü-

ler*innen ebenso selbstverständlich Teil der schulischen Gemeinschaft sind. Einige 

Lehrkräfte regen außerdem die Einrichtung von Gebetsräumen oder interreligiösen Pro-

jekten an, die Begegnung und Austausch fördern und damit zur Normalisierung religiöser 

Vielfalt im schulischen Raum beitragen könnten. 

 Auch mit Blick auf das Studium äußern Lehrkräfte konkrete Vorstellungen. Wie-

derholt wird darauf hingewiesen, dass das IRU-Lehramtsstudium stärker an die Realität 

des schulischen Alltags angepasst werden müsse. Neben Fragen der Didaktik und Un-

terrichtsplanung betonen mehrere Befragte den Bedarf, aktuelle gesellschaftliche Ent-

wicklungen, insbesondere den digitalen Wandel, stärker in der universitären Ausbildung 

zu verankern. Hier zeigt sich, dass Lehrkräfte den Einfluss sozialer Medien auf religiöse 



 

 118 

Meinungsbildung als zunehmende Herausforderung wahrnehmen. Dieses Thema betrifft 

sowohl die Ausbildung künftiger Lehrkräfte als auch die Fortbildung derjenigen, die be-

reits im Schuldienst stehen. Eine Lehrkraft beschreibt den damit verbundenen Fortbil-

dungsbedarf deutlich: 

 
Also ich finde das ganz schwierig, weil ich mich da nicht (..) kompetent fühle in dem Bereich. 
(.) Wie man da am besten umgeht. Ich meine, die Menschen oder die Prediger, die auch auf 
TikTok sind, kein Mensch weiß, wo die ihre Lehrbefähigung haben, ob sie überhaupt eine 
haben, (.) ob das, was sie sagen, wirklich theologisch fundiert ist. (..) Und tatsächlich haben 
wir uns das auch als Fachschaft gewünscht an der Schule, wo ich gerade bin. (.) Weil wir, also 
da haben wir, wollen wir externe Partner haben, die eben (.) da Ahnung haben oder mehr 
Ahnung haben oder sich mehr damit beschäftigen als wir. Wir haben einfach die Möglichkeit 
nicht dazu, in unserer Freizeit uns da noch weiterzubilden. So Fortbildung und so, so ein Be-
darf besteht einfach sehr, gerade weil auf TikTok einfach auch sehr viele rechte Sachen (.) 
rumkursieren und auch einfach falsche Sachen kursieren. (L_10_w, Pos. 48) 
 

Im Bereich der Unterrichtsdurchführung wird der Mangel an geeigneten Lehrmaterialien 

besonders häufig angesprochen. Lehrkräfte berichten, dass sie viele Materialien selbst 

erstellen müssten, weil es bislang weder einen einheitlichen Materialpool noch verbind-

liche Lehrwerke gebe. Ebenso wie neue, moderne Schulbücher wünschen sich viele auch 

aktualisierte Lehrpläne, die stärker an der Lebenswelt der Schüler*innen orientiert sind.  

 Zuletzt wird noch der Einbezug externer Partner*innen als wichtige Ressource ge-

sehen. Lehrkräfte wünschen sich verstärkte Kooperationen mit Moscheegemeinden, Kir-

chengemeinden oder interreligiösen Referent*innen, um das Fach nach außen zu öffnen 

und den Schüler*innen authentische Begegnungen zu ermöglichen. 
Insgesamt machen die Interviews deutlich, dass sich die Wünsche der Lehrkräfte auf 

eine nachhaltige Professionalisierung und strukturelle Anerkennung des IRU richten. Sie 

fordern weniger eine grundsätzliche Veränderung des Faches als vielmehr die Schaffung 

verlässlicher Rahmenbedingungen, die eine qualitativ hochwertige Arbeit ermöglichen. 

Diese Anliegen sind zugleich Ausdruck eines Bedürfnisses nach gesellschaftlicher 

Gleichstellung und institutioneller Anerkennung. 

 



 

 119 

5.3 Ergebnisse aus der Befragung der Schulleitungen  

Um die institutionelle Perspektive auf den islamischen Religionsunterricht (IRU) zu er-

gänzen, wurden auch Schulleitungen interviewt. Ihre Sicht ist besonders aufschluss-

reich, weil sie einerseits die organisatorische und personelle Integration des Faches ver-

antworten und andererseits Schnittstellen zwischen Lehrkräften, Schüler*innen, Eltern 

und der Schulaufsicht bilden. Aus dieser Position heraus nehmen sie wahr, wie der IRU 

an Schulen strukturell, kulturell und sozial verankert ist – und welche Spannungsfelder 

oder Entwicklungsprozesse sich dabei zeigen. 

In den Interviews wird deutlich, dass der IRU vielerorts in den Regelbetrieb überge-

gangen ist. Schulleitungen beschreiben, dass das Fach inzwischen eine Selbstverständ-

lichkeit im Schulalltag erreicht hat. Auch organisatorisch wird der IRU zunehmend gleich-

berechtigt in bestehende Stundenpläne und Fächerstrukturen eingebunden. Eine Schul-

leitung schildert etwa, dass die Einführung einer gemeinsamen „Religionsschiene“ eine 

solche Integration erleichtert habe:  

 
man kann ja keinen Stundenplan bauen, in dem jemand nur in den ersten und nur in den 
letzten Stunden eingesetzt wird. Man muss ja auch gucken, wie man die Lehrkraft so einsetzt, 
dass für die Lehrkraft noch ein vernünftiger Stundenplan dabei rauskommt. Das war wirklich 
herausfordernd. […] Aber mit drei Lehrkräften, also in einem Jahrgang, weil wir eben relativ 
groß sind, haben wir tatsächlich drei Kurse. Und aber mit drei Lehrkräften, sodass eben mög-
lich ist, dass es eine Religionsschiene gibt und die nicht irgendwo liegen muss, sondern die 
ganz normal im Unterricht liegen kann. (D_2_w, Pos. 73) 
 

Während diese Aussagen die organisatorische Etablierung des IRU verdeutlichen, geben 

die Schulleitungen auch Einblicke in die alltägliche Wahrnehmung des Faches innerhalb 

der Schulgemeinschaft. Besonders interessant sind ihre Beobachtungen dazu, wie 

Schüler*innen und Eltern den IRU wahrnehmen, welche Erfahrungen an den Schulen da-

mit verbunden sind und in welchem Maß der Unterricht als Teil schulischer Normalität 

erlebt wird. Bezogen auf die Schüler*innen betonen die Schulleitungen die große Bedeu-

tung des IRU für das schulische Miteinander. Das Fach wird als Raum beschrieben, in 

dem sich muslimische Schüler*innen in ihrer religiösen Identität anerkannt fühlen und 

in dem Zugehörigkeit aktiv gelebt werden kann. Eine Schulleitung verdeutlicht, dass der 



 

 120 

IRU über den fachlichen Rahmen hinaus einen Beitrag zur schulischen Integration und 

zum respektvollen Umgang in der heterogenen Schülerschaft leistet: 

 
I: welche Rolle spielt der islamische Religionsunterricht an Ihrer Schule?  
D_2_w: Also ich glaube, dass er eine große Rolle spielt, weil wir eben viele Schülerinnen und 
Schüler haben, die eben Muslime sind (..) ähm und äh, die dann eben auch das Gefühl ha-
ben, dass sie hier gesehen werden in ihrer eh, Religion und dass wir eben das als Teil einer 
pluralistischen Gesellschaft eben auch empfinden. Es ist ja irgendwie schwer zu erklären, 
dass äh, eben ein kleiner Teil von Schülerinnen und Schülern, die Christen sind, einen kon-
fessionell verschiedenen Unterricht bekommen. Bekommen sie ja auch nicht. Wir nehmen 
eben, in allen Jahrgangsstufen findet bei uns kokoRU statt und ist eben auch entfristet, son-
dern dass sie eben, dass ganz klar ist, sie gehören eben dazu und der Islam gehört eben zu 
der Gesellschaft auch dazu. Und deswegen denke ich, dass eben für das eh, soziale Mitei-
nander, das eben eine ganz große Wichtigkeit hat. Also wir haben, es über die Hälfte der 
Schülerinnen und Schüler sind äh Muslime. Hier an der Schule. (D_2_w, Pos. 4-5) 
 

Der IRU erscheint damit aus Sicht der Schulleitungen als Fach, das nicht nur Wissen über 

Religion vermittelt, sondern zugleich Anerkennung und Selbstverständlichkeit schafft. 

Besonders die Rolle der Lehrkraft wird in diesem Zusammenhang hervorgehoben: Ihre 

Persönlichkeit, ihr Auftreten und ihre Beziehung zu den Schüler*innen prägen das Bild 

des Faches maßgeblich. 

 
Aber wo ich eine große Chance sehe in dem Fach, weil dieses Fach hat eine große Wirkung 
und es wird von den Schülern, auch die Lehrkraft hat eine ganz wichtige Bedeutung für die 
Schüler. Sie werden oft, ich drücke mal das aus, was mir Schüler schon sagten, ja, unsere 
Lehrkraft ist ja mein großer Bruder, wo ich dann denke, ja, okay, (.) respektieren das, was er 
sagt und tut. (D_1_m, Pos. 19) 
 

Diese Aussage verdeutlicht, dass die Wahrnehmung des IRU stark von persönlichen Be-

ziehungsstrukturen abhängt. Die Lehrkraft fungiert als Brückenfigur, die Nähe schafft 

und Vertrauen ermöglicht.  

Bezogen auf die Eltern schildern die Schulleitungen, dass die Wahrnehmung des 

IRU in den Schulen von anfänglicher Unsicherheit geprägt ist. Zu Beginn der Einführung 

des Faches komme es häufig zu Missverständnissen über Inhalte und Zielsetzung. Einige 

Eltern bräuchten zusätzliche Informationen, um den IRU als regulären Bestandteil schu-

lischer Bildung zu verstehen. Eine Schulleitung schildert sehr eindrücklich, dass Ängste 

gegenüber dem IRU von Eltern unterschiedlichster eigener religiöser Sozialisation und 



 

 121 

Positionierung kommen können – während manche befürchten, der IRU sei zu liberal, 

befürchten andere, er sei zu konservativ:  

 
Aber Eltern, die ihre Kinder bei uns anmelden, haben eine ganz falsche Vorstellung von dem 
Fach, wundern sich manchmal. […] Wir müssen viel erklären, überzeugen, was eigentlich hin-
ter dem Fach (.) sich verbirgt. Weil zwei verschiedene Vorstellungen sind, liegen meiner An-
sicht nach vor. Es gibt Eltern, die haben eine ganz falsche Vorstellung, wenn die in der Klasse 
5 ihre Kinder bei uns anmelden. […] Da ist das Verständnis immer da, da sind die einen Ext-
remer, die sagen, da bin ich vorsichtig. (.) Ich möchte, die haben die Vorstellung, dass das 
Moscheeunterricht ist, sage ich jetzt mal. Da muss man immer die Erklärung liefern, das ist 
in deutscher Sprache, ein ganz normales Fach, ganz normal ausgebildete Lehrkräfte. (.) Die 
haben immer eine gewisse Abwehrhaltung. Also solche Eltern gibt es. […] Dann gibt es die 
anderen Eltern, auch die nehmen wir ein bisschen wahr, die vielleicht sehr (.) traditionell im 
Glauben verankert sind. Wo auch die Kinder nachmittags noch in den Moscheeunterricht ge-
hen und denen das vielleicht, suspekt ist das Fach, so drücke ich es mal vorsichtig aus (.), 
weil es vielleicht (.) ja (.) zu offen, zu kritisch zur eigenen Religion sein könnte. […] Das ist 
jetzt nicht die Mehrheit, bei Weitem nicht, aber es sind immer wieder Eltern, die sowohl Angst 
haben, weil sie nicht wissen, was sich dahinter verbirgt. […] Und dann muss man viel Aufklä-
rungsarbeit leisten am Anfang. Nachher ist es nicht mehr das, sobald sie dann das Fach be-
suchen, dann (.) es wählen auch sehr wenige Schüler, das muss man schon sagen, sehr we-
nige Schüler wählen IRU ab oder melden sich davon ab. Das nehmen wir dann eher vielleicht 
ab 14 auch bei dem christlichen Religionsunterricht, den wir haben. (D_1_m, Pos. 7) 
 

Diese Äußerungen verdeutlichen, dass Informations- und Kommunikationsprozesse für 

die Etablierung des IRU entscheidend sind. Schulleitungen sehen Aufklärung als wichti-

gen Bestandteil ihrer Arbeit an, um Eltern transparent zu vermitteln, dass der Unterricht 

nach denselben schulischen Standards erfolgt wie andere Fächer. Gleichzeitig berichten 

die Schulleitungen von positiver Resonanz, sobald Eltern das Fach und seine Bedeutung 

kennen:  

 
Da kann ich zumindest sagen, dass die Eltern schon sehr daran interessiert waren […] also 
die waren sehr, sehr dankbar dafür. (D_3_w, Pos. 17) 
 
Und wir haben durchaus auch eine kritische Elternschaft, die also durchaus ähm, bestimmte 
Dinge auch einklagt hier, aber da ist der islamische Religionsunterricht eigentlich noch nie 
ein großes Thema gewesen. Also eher jetzt in der Vorbereitung zum Beispiel auf die QA, da 
werden ja Themen für das Abstimmungsgespräch gesucht und da konnten Eltern so sagen, 
was sie gut finden oder was sie nicht so gut finden, was sie wünschen, worüber die, wo die 
QA drauf gucken soll. Und da war eben islamischer Religionsunterricht, dass es den gibt, 
sowohl bei Schülerinnen und Schülern als auch bei Eltern, die dann da waren, also haben 
das als positiv (..) eben angeheftet. (D_2_w, Pos. 34) 
 

Zudem äußern sich die Schulleitungen in den Interviews zu der Frage, warum der IRU an 

ihrer Schule eingeführt wurde – was waren die Gründe und welche Überlegungen haben 



 

 122 

die Schulleitungen dabei geleitet? In den Interviews wird deutlich, dass hinter der Ent-

scheidung nicht nur organisatorische Fragen, sondern vor allem pädagogische und ge-

sellschaftliche Motive standen. Der IRU sollte muslimischen Schüler*innen die Möglich-

keit geben, religiöse Bildung innerhalb der Schule zu erhalten und damit Gleichberech-

tigung gegenüber bestehenden konfessionellen Angeboten herstellen. 

 
meine persönliche Einschätzung war, […] dass es überfällig ist. Also ich glaube, eben schon 
einfach umzusehen, (...) damit Schülerinnen und Schüler, die muslimischen Glaubens sind, 
sich eben auch angenommen an dieser Schule fühlen. Also ich weiß, ich war noch dabei, als 
das Fach Praktische Philosophie eingeführt worden ist und dann habe ich, Schüler, ich habe 
den Zertifikatskurs damals gemacht und habe eben angefangen, das Fach zu unterrichten 
und da war die Mehrheit der Schülerinnen und Schüler Muslime, die vor mir saßen. […] Und 
dann haben mir Schüler gesagt, das ist Türken-Förder. (...) Und das fand ich dann schon ein 
bisschen bitter. (.) Also ich dachte, ja okay, also das ist die Wahrnehmung. (.) Das fand ich 
schwierig und dann dachte ich, also das ist wirklich ganz, ganz wichtig. (D_2_w, Pos. 65-66) 

 
Für die Schulleitungen war die Einführung zugleich Ausdruck eines Bildungsauftrags, der 

Reflexion und Orientierung ermöglicht. In einer Schule, so beschreibt eine Leitung rück-

blickend, habe der Unterricht erstmals Raum geschaffen, religiöse Themen anzuspre-

chen und den Kindern die Möglichkeit gegeben, Fragen zu stellen, die zuvor keinen Platz 

hatten:  

 
Ich war mal beim (..) Religions– beim IRU mal gewesen, also habe ich einige Stunden hospi-
tiert, einmal im Rahmen der Ausbildung der Lehramtsanwärterin und dann aber auch beim (.) 
bei unseren Kollegen, die da waren. Und dann kam mir nochmal, wo ich dachte, so erleich-
tert, dachte, gut, dass wir das hier gemacht haben, dass hier das religiöse Denken und dieser 
ganze Bereich der Kinder, wo man mal über– über Religion und die spricht auch mal einen 
Raum hat. Ja, das da (.) ja mal über den das erlebe ich (.) im, im christlichen Religionsunter-
richt, dass man mal über den Tellerrand hinausguckt. Und (.) da dachte ich, mein Gott, das 
haben wir die ganze Zeit überhaupt nicht bei den Kindern ermöglicht oder angesprochen. Das 
war für mich nochmal wirklich so ein richtiger (.) Aha-Effekt, ne dass da jetzt dem mal Raum 
gegeben wird. (D_3_w, Pos. 25)  
 

Daneben verweisen die Schulleitungen auf die rechtliche Grundlage des Faches. Der IRU 

wird als folgerichtige Umsetzung des verfassungsrechtlich garantierten Religionsunter-

richts gesehen, der allen Glaubensgemeinschaften zusteht. Schließlich war die Einfüh-

rung häufig auch Ergebnis gemeinsamer Abstimmung und Unterstützung im Kollegium. 

So betonen Schulleitungen, dass die Entscheidung für den IRU von Beginn an von Leh-

rer*innen mitgetragen wurde und sich auf Vertrauen in deren Kompetenz stützte.  



 

 123 

 Trotz der grundsätzlich positiven Haltung gegenüber IRU berichten die Schullei-

tungen auch von Herausforderungen, die mit seiner Einführung und Etablierung verbun-

den waren. Diese beziehen sich sowohl auf strukturelle als auch auf inhaltliche und 

schulkulturelle Aspekte. Ein wiederkehrendes Thema betrifft die mangelnde personelle 

und organisatorische Stabilität. So beschreiben Schulleitungen die Einführung des Fa-

ches als aufwändig und von Unsicherheiten begleitet, insbesondere wegen der schwie-

rigen Lehrkräftesituation und fehlender Kontinuität:  

 
Natürlich, der Weg dorthin ist eher durchaus manchmal ein bisschen steinig gewesen. […] Ich 
beschreibe das immer so gerne, sobald man den Zug auf die Gleise setzt, dann ist er nicht 
mehr zu stoppen. (.) Und so war es auch hier, das heißt, sobald einmal eingeführt wurde, das 
Fach in der 6 war es damals gewesen, (.) dann waren die Erwartungen groß, dass man es auch 
fortsetzt, natürlich in jedem Jahr und auch für die anderen Jahrgänge garantieren kann. (..) 
Das war nicht immer ganz störungsfrei, darf ich auch sagen, bedingt dadurch, dass einfach 
das Personal nicht da war. […] sodass (.) ja allen Widerständen zum Trotz das Problem immer 
war, dass die personellen Voraussetzungen nicht gegeben waren. Nicht, dass der Wille sei-
tens der Schule nicht da war, das Fach weiter fortzusetzen, aber das waren die äußeren Rah-
menbedingungen. (D_1_m, Pos. 5) 
 

Darüber hinaus verweisen die Schulleitungen auf Befürchtungen, der Unterricht könne 

problematische Inhalte transportieren. Diese Sorge richtet sich weniger gegen das Fach 

an sich, sondern gegen mangelnde Transparenz und die Frage nach der Qualifikation der 

Lehrkräfte. Diese Bedenken thematisieren die Schulleitungen auch mit Blick auf Schu-

len, die noch keinen IRU anbieten. Häufig geht es hier um Unsicherheiten, Misstrauen 

oder schlicht Informationsdefizite: 

 
Ich werde auch angerufen von Schulleitern. Wie ist das? Was erwartet mich? Sage ich mal, 
vorsichtig formuliert, wenn ich das anbiete, dieses Fach. (.) Und ich merke auch ganz, viele 
haben mir auch gesagt, nee, das ist mir zu heikel. […] Klar, man weiß nicht und das ist auch 
etwas, man weiß nie, was hinter der verschlossenen Tür passiert, eines Unterrichtsraums. 
Und das setzt viel Vertrauen voraus. Und das ist für mich das A und O eigentlich bei so einem 
Fach. Habe ich das Vertrauen (.) zu einer Lehrkraft? Das (.) und damit kriegt es vielleicht doch 
wieder einen besonderen Stellenwert. Die Frage stellt man sich vielleicht nicht bei jedem 
Fach. (.) Aber in diesem Fach, in diesem Fall stellt man sich dann, glaube ich, schon die Frage 
oder erwischt sich dabei, dass man diese Frage stellt. Was wird dort gelehrt? Wird dort gebe-
tet? (D_1_m, Pos. 19)  
 
Und, glaube ich auch, die Befürchtung oder die Angst davor wer, welche Kollegen unterrich-
ten dann den islamischen Religionsunterricht. […] Das muss auch erstmal in den Köpfen der 
Schulleitungen ankommen, dass da einfach eine Kollegin ist wie du und ich. Und ich hatte 
halt Sport und die hat halt IRU. Also da ist, glaube ich, da ist noch so ein bisschen Aufklärung. 



 

 124 

(.) Vielleicht so die Befürchtung, da kommt jetzt einer ums Eck, der hat so eine Unterrichtser-
laubnis und irgendwie weiß ich nicht genau, was der jetzt da eigentlich behandelt. (D_3_w, 
Pos. 13)  
 

Insgesamt zeigt sich, dass die Bedenken weniger auf eine grundsätzliche Ablehnung des 

IRU zurückgehen, sondern vielmehr Ausdruck von Unsicherheiten im Umgang mit einem 

noch jungen und für viele Schulen ungewohnten Fach sind. Die Interviews verdeutlichen, 

dass diese Vorbehalte häufig dort abgebaut werden, wo konkrete Erfahrungen gesam-

melt werden und persönliche Kontakte zu IRU-Lehrkräften entstehen. Vertrauen entwi-

ckelt sich vor allem dann, wenn Schulleitungen, Kolleg*innen und Eltern den Unterricht 

tatsächlich kennenlernen und miterleben, wie er gestaltet wird. Viele Unsicherheiten 

könnten sich demnach durch Praxis, Austausch und Transparenz lösen. Zugleich wird 

deutlich, dass diese Prozesse nicht von selbst einsetzen: Schulen müssen sich zunächst 

auf den IRU einlassen, um positive Erfahrungen machen zu können. Daraus ergibt sich 

die weiterführende Frage, wie Information und Kommunikation künftig so gestaltet wer-

den können, dass der IRU stärker als selbstverständlicher Bestandteil schulischer Bil-

dung wahrgenommen wird – und wie es gelingen kann, bestehende Ängste abzubauen. 

 

5.4 Ergebnisse aus der Befragung der Fachleitungen  

Im Rahmen der qualitativen Vertiefung wurden Interviews mit den Fachleitungen des is-

lamischen Religionsunterrichts (IRU) geführt, um deren Einschätzungen zu den Stärken 

und Herausforderungen des Faches sowie zu strukturellen und inhaltlichen Aspekten der 

Lehrkräfteausbildung zu erfassen. 

Die Fachleitungen betonten übereinstimmend die hohe Bedeutung des IRU als 

„Zeichen der gesellschaftlichen Anerkennung des Islams“ in der öffentlichen Schule. Der 

Unterricht werde von den Schüler*innen zunehmend als legitimer Ort wahrgenommen, 

um Fragen des Glaubens und der eigenen Identität reflektiert zu thematisieren. Beson-

ders hervorgehoben wird, dass der IRU jungen Muslim*innen einen „reflektierten Zugang 

zur eigenen Religion“ ermögliche und sie befähige, Glauben und Vernunft miteinander 

zu verbinden. 



 

 125 

Mehrere Fachleitungen verwiesen zudem auf die „fördernde Rolle des IRU im in-

terreligiösen Dialog“: Durch den schulischen Kontext und den Austausch mit anderen 

Fächern entstehe ein Raum, in dem religiöse Differenz konstruktiv und dialogisch bear-

beitet werden könne. Als Schwäche wurde hingegen vor allem das Fehlen geeigneter 

Lehr- und Lernmaterialien genannt. Dieses Defizit erschwere es, Inhalte konsequent 

kompetenzorientiert und lebensweltbezogen zu vermitteln. 

Die Fachleitungen berichteten insgesamt von einer „sehr positiven Zusammenar-

beit“ mit den islamischen Religionslehrkräften sowie mit Schulleitungen und weiteren 

Akteur*innen im Kontext der Lehrkräfteausbildung. Das Verhältnis sei von gegenseitiger 

Wertschätzung und Offenheit geprägt. Besonders hervorgehoben wurde die „hohe Moti-

vation und das Engagement vieler Lehrkräfte“, die den IRU mit großer inhaltlicher und 

pädagogischer Verantwortung gestalten. Gleichzeitig wurde darauf hingewiesen, dass 

eine „stärkere institutionelle Vernetzung“ zwischen Fachleitungen, Zentren für schul-

praktische Lehrerausbildung (ZfsL), Hochschulen und ministeriellen Stellen zur Koordi-

nierung von Ausbildungs- und Fortbildungsprozessen wünschenswert sei.  

Bezogen auf die erste Ausbildungsphase an den wissenschaftlichen Hochschulen 

äußerten die Fachleitungen den Wunsch nach einer „stärkeren Praxisorientierung“ der 

Studiengänge. Die Ausbildung solle neben theologischen Grundlagen auch didaktische 

und fachdidaktische Kompetenzen intensiver fördern. Ein wiederkehrendes Anliegen 

war die „systematische Entwicklung und Bereitstellung von Lehrmaterialien“, die sowohl 

religiös-theologisch fundiert als auch schülernah gestaltet sind. 

Mit Blick auf die Phasenübergänge zwischen Studium, Vorbereitungsdienst und 

schulischer Anstellung wurde die „lange Wartezeit bis zur Einstellung“ einzelner Absol-

vent*innen kritisch thematisiert. Diese Verzögerungen würden den Berufseinstieg er-

schweren und teilweise zu Motivationseinbußen führen. 

Übereinstimmend betonten die Fachleitungen den „dringenden Bedarf an syste-

matisch ausgebauten Fortbildungsangeboten“ für Lehrkräfte des IRU – sowohl für grund-

ständig ausgebildete Lehrkräfte als auch für Quereinsteiger*innen. Angesichts der 



 

 126 

dynamischen gesellschaftlichen Entwicklungen und der Heterogenität der Lerngruppen 

seien kontinuierliche Qualifizierungen unabdingbar. 

Kritisch fiel die Einschätzung des Angebots der „Fachstelle Islamische Religions-

pädagogik (FAIR)“ aus. Viele Fachleitungen bewerteten die bestehenden Formate als „zu 

theoretisch und zu wenig lebensweltorientiert“. Es fehle an praxisnahen Inhalten, die 

den „aktuellen Herausforderungen des schulischen Alltags“ entsprechen. Genannt wur-

den insbesondere Themen wie der Umgang mit sozialen Medien, die Förderung von Me-

dienkompetenz, der Umgang mit sensiblen Themen (z. B. Homosexualität, Geschlech-

tergerechtigkeit, Antisemitismus) sowie die Dekonstruktion hegemonialer Männlich-

keitsbilder. Zugleich wurde von vielen Fachleitungen der Wunsch nach einer grundlegen-

den Reform der bestehenden Lehrpläne betont. „Ohne eine grundlegende Reform der 

Kernlehrpläne wird der IRU nicht zukunftsfähig bleiben“, betonte eine Fachleiterin im In-

terview. „Wir erwarten von den Lehrkräften, aktuelle Themen wie Antisemitismuspräven-

tion, Geschlechtergerechtigkeit, Digitalisierung oder Social Media kompetent zu unter-

richten, aber diese Themen kommen in den bestehenden Curricula kaum vor. Das passt 

nicht mehr zur Realität unserer Schulen. Wir brauchen Lehrpläne, die die Lebenswelt der 

Schüler*innen endlich ernst nehmen und die Fortbildung konsequent mit dem Unterricht 

verbinden.“ Die derzeitigen Curricula würden zentrale lebensweltliche Themen, die in 

der Fortbildung ausdrücklich eingefordert werden, bisher kaum oder gar nicht abbilden. 

Gerade Inhalte wie Antisemitismusprävention, Geschlechtergerechtigkeit, Gewaltprä-

vention, Digitalisierung und Social Media seien für die schulische Praxis hochrelevant, 

fänden im Unterricht aber nur am Rand oder gar keine Berücksichtigung. Aus Sicht der 

Fachleitungen müsse eine moderne islamische Religionspädagogik diese Themen nicht 

nur in Fortbildungsformaten aufgreifen, sondern sie auch strukturell im Lehrplan veran-

kern, um Unterricht und Fortbildung kohärent miteinander zu verbinden. 

Nach Einschätzung der Fachleitungen erfordert der IRU in diesen Bereichen eine 

„stärkere professionelle Begleitung und thematische Öffnung“, um Lehrkräfte für die 

komplexen gesellschaftlichen und religiösen Spannungsfelder im schulischen Kontext 

zu sensibilisieren. Kritisch angemerkt wurde zudem, dass aus Sicht der Fachleitungen 



 

 127 

eine mangelnde Transparenz hinsichtlich der Kriterien und Verfahren für die Ernennung 

von Fachleitungen besteht. Mehrere Befragte äußerten den Wunsch nach klareren, nach-

vollziehbaren Standards und Kommunikationswegen in diesem Bereich, um die profes-

sionelle Legitimation und Vergleichbarkeit der Fachleitungsfunktionen zu stärken. 

 Insgesamt verdeutlichen die Interviews mit den Fachleitungen, dass der IRU als 

religionspädagogisch bedeutsames, zugleich aber strukturell herausforderndes Aufga-

benfeld wahrgenommen wird. Seine Weiterentwicklung hängt maßgeblich von der sys-

tematischen Professionalisierung der Lehrkräfte und der Qualität der institutionellen Un-

terstützungsstrukturen ab.  

 

5.5 Ergebnisse aus der Befragung der Eltern  

Die qualitativen Interviews mit Eltern geben Aufschluss darüber, wie der islamische Re-

ligionsunterricht (IRU) in seiner persönlichen Bedeutung, Zielsetzung und Wirkung auf 

die religiöse Entwicklung der Kinder wahrgenommen wird. Insgesamt zeigen sich über-

greifend positive und wertschätzende Einschätzungen, die jedoch mit konkreten Erwar-

tungen an Inhalte und Vermittlungsformen verbunden sind. Viele Eltern beschreiben den 

IRU als wichtige und sinnstiftende Ergänzung zur häuslichen religiösen Sozialisation. Er 

wird als Ort erlebt, an dem Kinder religiöse Themen selbstständig und auf schulisch re-

flektierte Weise bearbeiten können. Die Gespräche zu Hause über Unterrichtsinhalte zei-

gen, dass der IRU vielfach eine Brücke zwischen schulischer und familiärer religiöser 

Praxis bildet:  

 
Und ja, es wird halt dann immer geklärt, weil die Lehrer das ja vielleicht nochmal anders er-
klären oder von einer anderen Seite oder was auch immer. Und die Kinder kamen dann nach 
Hause und haben gesagt, Papa, das und das war heute und wie siehst du das? Und ich fand 
das immer total spannend alles (E_1_w, Pos. 13) 
 

Zugleich betonen die Eltern eine grundsätzliche Zufriedenheit mit dem Angebot: Be-

schwerden oder Ablehnung seien kaum bekannt, vielmehr überwiegt Dankbarkeit dafür, 

dass der Unterricht überhaupt existiert. Einzelne Eltern verweisen darauf, dass der IRU 

auch über ihre eigene Generation hinaus Anerkennung findet (E_2_w, Pos. 9). Inhaltlich 



 

 128 

verbinden Eltern mit dem IRU vor allem die Erwartung einer fundierten Wissensvermitt-

lung über den Islam, die über rein oberflächliche Darstellungen hinausgeht. Kritisch re-

flektiert wird, wenn der Unterricht als zu theoretisch oder zu wenig tiefgehend wahrge-

nommen wird. Erwartet wird eine stärker textbasierte und analytische Auseinanderset-

zung mit den Quellen, etwa durch die Arbeit mit Koranversen und Übersetzungen 

(E_1_w, Pos. 17 und 31). Zugleich wird der IRU als Ort gesehen, an dem religiöse Werte 

und ethische Prinzipien wie Respekt, Frieden und gegenseitige Wertschätzung vermittelt 

werden sollen. Diese Wertevermittlung gilt vielen Eltern als Kernaufgabe des Faches und 

wird mit der Hoffnung verbunden, dass Schülerinnen und Schüler dadurch zu einem res-

pektvollen und sozial verantwortlichen Miteinander befähigt werden. 

Ein weiterer zentraler Aspekt ist das Beziehungsarbeit der Lehrkräfte, in der Eltern eine 

Basis für die glaubwürdige und authentische Wissensvermittlung im IRU sehen.  

 
Also eigentlich finde ich, dass er recht viel Einfluss nehmen kann, wenn die Kinder das an-
nehmen und umsetzen. Und ich finde da ist ganz wichtig, dass sie Vertrauen zu dem Lehrer 
haben und ihm das auch abkaufen, was er da sagt. Da gibt es einen ganz, ganz, ganz tollen 
Lehrer, [Name der IRU-Lehrkraft] (Transkript E_1_w, Pos. 89) 

 
Hinzu deuten Eltern darauf hin, dass der IRU für die religiöse Identitätsentwicklung ihrer 

Kinder förderlich sein kann. Der Unterricht soll eine „Basis“ legen, auf deren Grundlage 

Kinder ihren eigenen Weg in der Religion finden können. Religion wird in dieser Perspek-

tive nicht als Disziplinierungsinstanz, sondern als Orientierungssystem verstanden, das 

Kinder zur selbstbestimmten Glaubenspraxis befähigen soll. Insgesamt wird der IRU von 

Eltern als bedeutsames und vertrauenswürdiges Bildungsangebot wahrgenommen, das 

religiöse Orientierung, moralische Werte und persönliche Entwicklung miteinander ver-

bindet. Die Elternperspektive verdeutlicht zugleich, dass Authentizität, fachliche Tiefe 

und pädagogische Sensibilität zentrale Bedingungen für die Wirksamkeit des Unter-

richts darstellen. 

 



 

 129 

5.6 Ergebnisse aus der Befragung der Kommission für den IRU 

Die Kommission für den islamischen Religionsunterricht (IRU) ist das zentrale Gremium, 

das die islamischen Organisationen in Nordrhein-Westfalen gegenüber dem Ministerium 

für Schule und Bildung (MSB) vertritt. Ihre Arbeit basiert auf Artikel 7 des Grundgesetzes 

und den §§ 30 und 31 des Schulgesetzes NRW, nach denen Religionsunterricht in Über-

einstimmung mit den Grundsätzen der jeweiligen Religionsgemeinschaft erteilt wird. Die 

Kommission nimmt die einer Religionsgemeinschaft zugewiesenen Aufgaben wahr, ins-

besondere das Einvernehmen zu Lehrplänen, Lernmitteln und zur Erteilung der religiö-

sen Unterrichtserlaubnis (Idschāza). Sie ist damit ein zentrales Bindeglied zwischen 

Staat und islamischen Verbänden und gewährleistet die theologisch-religiöse Legitima-

tion des bekenntnisorientierten Unterrichts. Das Kommissionsmodell wurde im Rahmen 

des 14. Schulrechtsänderungsgesetzes als offenes, vertraglich geregeltes Kooperations-

modell etabliert. Es ermöglicht die Beteiligung islamischer Organisationen, die eigen-

ständig und staatsunabhängig sind sowie die Verfassungsprinzipien achten und landes-

weit organisiert sind. Derzeit gehören der Kommission fünf Organisationen11 an: 

• Bündnis Malikitische Gemeinde (BMG) 

• Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion (DITIB) 

• Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in Deutschland (IGBD) 

• Islamische Religionsgemeinschaft NRW (IRG NRW) 

• Union der Islamisch-Albanischen Zentren in Deutschland (UIAZD) 

Jedes Mitglied der Kommission hat eine Stimme. Die Kommission fasst Beschlüsse mit 

der Mehrheit der Zahl ihrer Mitglieder. Sie wählt aus ihrer Mitte einen Vorsitz und gibt 

sich eine Geschäftsordnung. Ablehnende Beschlüsse die Idschāza betreffend sind nur 

aus religiösen Gründen zulässig und gegenüber dem Ministerium schriftlich zu begrün-

den. Die Idschāza, also die religiöse Unterrichtserlaubnis, stellt dabei eine notwendige 

Ergänzung zur fachlichen Lehrbefähigung dar und bestätigt, dass eine Lehrkraft in religi-

öser Hinsicht befähigt ist, IRU zu erteilen.  

 
11 Der Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) hat die Zusammenarbeit im Jahr 2022 beendet und 
ist seitdem nicht mehr Teil des Gremiums.  



 

 130 

Die Interviews mit Mitgliedern der Kommission geben damit Einblick in die insti-

tutionelle Binnenperspektive eines Gremiums, das für die religiös-theologische Quali-

tätssicherung und strukturelle Legitimation des IRU in Nordrhein-Westfalen zentrale Be-

deutung besitzt. Die Aussagen zeichnen ein Spannungsfeld zwischen hohem Verantwor-

tungsbewusstsein, begrenzten Ressourcen und der Suche nach institutioneller Versteti-

gung. Die Zusammenarbeit mit dem MSB wird als grundsätzlich positiv, vertrauensvoll 

und von gegenseitiger Offenheit geprägt dargestellt. Eine befragte Person hebt hervor, 

dass der Austausch stets konstruktiv und respektvoll verlaufe: 

 
Wir konnten unsere Position immer dem Ministerium auch erklären […] hatten da auch ehrlich 
gesagt keine Hemmungen, auch wenn es mal Kritik war. […] das Ministerium in NRW ist zum 
Vergleich mit den anderen Ministerien, mit denen ich auch in Kontakt stehe, sehr wohlwol-
lend und auch sehr dankbar für die Arbeit der Kommission. (K_1, Pos. 6) 
 

Gleichzeitig zeigen die Aussagen deutliche strukturelle Schwächen: Die Kommission ver-

fügt über keine hauptamtliche Geschäftsstelle, wodurch wesentliche Aufgaben von der 

Kommunikation bis zur Terminplanung auf die ehrenamtlich tätige Vorsitzende entfal-

len. Eine befragte Person beschreibt dies kritisch: 

 
Wir noch keine Geschäftsstelle haben und keinen Geschäftsführer und das Ganze, dieses 
ganze Bürokratische, das Verwaltungstechnische fehlt einfach und mehr als das, was wir der-
zeit leisten, ist nicht leistbar. (K_2, Pos. 29) 
 

Die fehlende institutionelle Unterstützung führt zu einer Dauerbelastung der handelnden 

Personen und zu organisatorischer Ineffizienz. Besonders deutlich wird dies in der Dis-

kussion um die geplante Einrichtung einer Geschäftsstelle, deren Verantwortung voll-

ständig auf den Vorsitz übertragen wurde: 

 
Man hat eine andere Alternative, die ich aber für kompletten Humbug halte, ehrlich gesagt. 
Weil die der Kommissionsvorsitz ist dann quasi damit beauftragt, die Geschäftsstelle zu 
gründen, den Geschäftsführer einzustellen. Also es wird ein Arbeitsvertrag zwischen Kom-
missionsvorsitz und der geschäftsführenden Person (.) dann geschlossen. Ja also (.) Ge-
schäftsführung muss Räume anschließend (.) anmieten. Äh nicht Geschäftsführung, sorry die 
Kommissionsvorsitz. Es ist sehr viel Last auf dem Kommissionsvorsitz und ich will, bin mal 
gespannt, wer sich das auch antun wird (K_1, Pos. 26-82) 
 

Diese Aussagen weisen auf ein governancebezogenes Spannungsfeld hin, das sich aus 

der besonderen institutionellen Konstruktion der Kommission ergibt. Während sie im 



 

 131 

rechtlichen Rahmen als Partnerin des Ministeriums agiert, liegt die operative Verantwor-

tung für viele organisatorische Abläufe faktisch bei den ehrenamtlich tätigen Mitglie-

dern. Diese Konstellation führt zu einer asymmetrischen Aufgabenverteilung, die weni-

ger Ausdruck fehlender Kooperation als vielmehr Folge der derzeitigen Übergangs- und 

Aufbauphase ist. Sie verdeutlicht die strukturelle Herausforderung intermediärer Gre-

mien, die zwischen staatlicher Steuerung und religiöser Selbstorganisation vermitteln 

und dabei ihre Handlungsfähigkeit erst schrittweise institutionell konsolidieren müssen. 

Die interne Zusammenarbeit innerhalb der Kommission wird von beiden Befragten als 

konstruktiv und sachorientiert beschrieben: 

 
Ich hatte immer das Gefühl, dass alle Kommissionsmitglieder wirklich hier sind, weil sie der 
Sache dienen wollen, also dem islamischen Religionsunterricht. (K_1, Pos. 6).   
 

Gleichwohl wird betont, dass die Zusammensetzung der Kommission nicht die tatsäch-

liche Vielfalt der muslimischen Gemeinschaft widerspiegele. Eine befragte Person be-

merkt: 

 
Die Kommission besteht ja aus, wenn man so bedenkt, wir sind sechs Mitglieder (..). Ich 
finde, wir sind nicht repräsentativ (.) für die muslimische Gemeinschaft (.) in Deutschland. 
(..) Ich sehe es aber aus dem Blickwinkel, dass ich mir sage, wenn wir nicht wären, würden 
wir keine Lehrkräfte einstellen können oder würden keine muslimischen Lehrkräfte einge-
stellt werden für den islamischen Religionsunterricht. Also ich sehe es aus einem pragmati-
schen Winkel und denke, (.) solange es keine andere Lösung gibt, müssen wir mit dieser Lö-
sungs(.)idee, mit dieser Idee einer Kommission, die für alle sprechen soll, leben. Aber es ist 
nicht optimal, das sehe ich ganz klar auf jeden Fall, dass (.) wir nicht wirklich, ja die musli-
mische Gemeinschaft oder die muslimische Schülerschaft auch oder Elternschaft in Deutsch-
land vertreten oder auch in NRW. Also da ist, da sind wir zu wenige. Also es müsste eigentlich 
eine größere Gruppe rei–, es müsste eine größere Gruppe involviert werden. (K_2, Pos. 13) 
 

Die Interviewaussage verweist auf ein grundlegendes Repräsentationsproblem interme-

diärer religiöser Gremien, das sich aus der Pluralität muslimischer Lebenswelten in 

Deutschland ergibt. Die Kommission konstituiert sich aus fünf (ehemals sechs) Verbän-

den und repräsentiert damit nur einen Ausschnitt des heterogenen muslimischen Fel-

des. In der Wahrnehmung der Befragten entsteht dadurch eine symbolische Repräsenta-

tionslücke zwischen institutioneller Vertretung und sozialer Wirklichkeit der muslimi-

schen Bevölkerung. Gleichwohl wird dieser Mangel nicht als Scheitern, sondern als 



 

 132 

funktionale Übergangslösung interpretiert, die den Fortbestand des IRU überhaupt erst 

ermöglicht. 

Das Idschāza-Verfahren (die religiöse Unterrichtserlaubnis) steht im Zentrum der 

Kommissionsarbeit und wird ambivalent bewertet. Einerseits gilt es als notwendiges Mit-

tel, um religiöse Authentizität und pädagogische Eignung zu sichern; andererseits wird 

die begrenzte Aussagekraft der 30 bis 45-minütigen Gespräche kritisch gesehen: 

 
ich würde mir wünschen, dass die Gespräche viel intensiver sind. Es ist sehr schwierig in 
einer Zeit von 30 bis 45 Minuten die Bewerber kennenzulernen und halt auch wirklich (.) 
wirklich zu durchschauen, sage ich mal. Ich kann nie nach einem Idschāza-Gespräch mit 100-
prozentiger Wahrscheinlichkeit sagen, dass die Lehrkraft uns auch wirklich die Wahrheit ge-
sagt hat. (K_1, Pos. 30) 
 

Außerdem wird deutlich, dass in der Wahrnehmung der Kommissionsmitglieder die Re-

ligiosität der Bewerberinnen und Bewerber in einem engen Wechselverhältnis zur fach-

lichen Qualifikation steht. Diese Verschränkung zeigt sich exemplarisch in den Schilde-

rungen einer befragten Person, die betont, dass individuelle religiöse Einstellungen zwar 

wahrgenommen, jedoch nicht als einzelnes Bewertungskriterium herangezogen werden 

sollten: 

 
Man wollte, glaube ich, seine persönliche Meinung, seine persönliche Einstellung hören. Die 
hat er aber auch klar kommuniziert, und die war meines Erachtens total vertretbar. Es hat ein 
wenig im Gespräch, in der Beratung danach, etwas Diskussionen gegeben, aber da ist eigent-
lich auch der Kommission klar, dass man mit persönlichen Meinungen nicht, ehm, eh, die 
darf man natürlich nicht mit einbeziehen in die Bewertung. Es ging um die Person an sich, 
um die Qualifikation, die fachliche Qualifikation, die religiöse Einstellung auch, und die war 
gegeben. Und von daher war das eigentlich erst mal kein Problem. (K_2_w, Pos. 23)  
 

Die pädagogische Prüfung fällt nicht in den institutionellen Zuständigkeitsbereich der 

Kommission, sondern liegt beim Land Nordrhein-Westfalen. Gemäß Idschāza-Ordnung 

bleibt die Kommission ausschließlich für die Erteilung der religiösen Lehrerlaubnis ver-

antwortlich. Damit verdeutlicht sich, dass die Idschāza-Vergabe zwischen normativer 

Erwartung an religiöse Authentizität und professioneller Distanz balanciert. Zudem wird 

betont, dass die Gespräche nur eine Momentaufnahme darstellen, in der Bewerber*in-

nen sich „verstellen“ könnten: 

 



 

 133 

Wir sehen die Bewerber, in den 20, 30 Minuten, in denen wir haben, oft auch digital. Und sie 
können sich verstellen, sie können sein wie sie wollen. Und wir haben, einen, das ist nur eine 
Momentaufnahme. Und anhand dessen sollen wir entscheiden, ob jemand in der Lage ist–, 
oder ob jemand religiös ist, oder ob jemand äh, die Idschāza bekommen kann, was ich ei-
gentlich gar nicht so unterstütze in dem Sinne. Ich fände es schöner, wenn das outgesourct 
werden würde an die Zentren, an die theologischen Zentren. An Universitäten vielleicht, dass 
jede Universität eine Zweigstelle hat, wo das gemacht wird. Und dass man nicht da eine Kom-
mission hat, wo dann alle dadrauf, wo alle dann eben auch mit Angst behaftet sich bewerben, 
und sagen, ob ich jetzt kriege oder nicht. Sie sind sehr, sehr nervös die Bewerber, und ich 
komme mir so vor, wie eine Inquisitionsstelle, wo dann die Bewerber reinkommen (K_2, Pos. 
43)  
 

Der Vorschlag, das Verfahren stärker an die islamisch-theologischen Fakultäten anzu-

binden, spiegelt die Einschätzung des Kommissionsmitglieds wider, dass einerseits 

fachliche und theologische Expertise eine sinnvolle Grundlage für die Beurteilung religi-

öser Fragen darstellt und andererseits bestimmte Aspekte des bisherigen Verfahrens 

Aufgaben berühren, die nicht zum Mandat der Kommission gehören. Insbesondere Ele-

mente, die in Richtung pädagogischer oder fachlich-theologischer Eignungsbeurteilung 

gehen, werden an den Fakultäten fachgerechter verortet und könnten die Kommission 

zugleich entlasten. 

Damit wird zugleich anerkannt, dass die sachgerechte Einschätzung religiöser, pädago-

gischer und kommunikativer Kompetenzen der Bewerber*innen in einem universitären 

Umfeld mit längerer Beobachtungszeit und differenzierteren Beurteilungsmaßstäben 

verlässlicher erfolgen kann als in einem einmaligen Prüfungsgespräch.  

Beide Befragten fordern daher eine Professionalisierung des Verfahrens und zu-

gleich zeigen die Interviews, dass die Kommission bemüht ist, Vielfalt zuzulassen und 

Entscheidungen pädagogisch zu begründen: 

 
Ein Bewerber mit sehr konservativen Ansichten […] hat die Idschāza bekommen, sofern er 
seine Religiosität reflexiv sehen konnte und sie nicht auf den Unterricht überträgt. (K_1, Pos. 
12)  
 

Diese Haltung verweist auf ein reflexives Religionsverständnis, das nicht auf konfessio-

neller Reinheit, sondern auf pädagogischer Angemessenheit basiert. Maßstab ist nicht 

die theologische Ausrichtung im engeren Sinn, sondern die Fähigkeit zur Selbstreflexion 

und zur professionellen Distanz zwischen persönlicher Frömmigkeit und schulischer 



 

 134 

Vermittlungsaufgabe. Im Gesamtgefüge des IRU sehen beide Befragten die Kommission 

als zentralen Stabilisierungsfaktor. Sie verstehen sich weniger als Kontrollinstanz, son-

dern als vermittelnde Struktur zwischen theologischer Legitimation, staatlicher Verwal-

tung und schulischer Praxis. Zugleich weisen sie auf die politische Überlagerung der Ar-

beit hin, die mit der besonderen gesellschaftlichen Sensibilität des Faches einhergeht: 

 
Dass der IRU geschützt ist vor politischen Diskussionen. Also dass nicht bei jeder Messerste-
cherei, bei jedem Ehrenmord oder sonst was dann der IRU wieder in Frage gestellt wird. (K_1, 
Pos. 40) 
 

Diese Aussage verdeutlicht das Bewusstsein für die institutionelle Fragilität des Faches, 

das trotz curricularer Gleichstellung weiterhin als politisch aufgeladen gilt. Der IRU wird 

von den Kommissionsmitgliedern als pädagogisch wertvolles, aber strukturell verletzli-

ches Projekt wahrgenommen, dessen Legitimität regelmäßig gesellschaftlicher Aus-

handlung unterliegt. 

Zusammenfassend zeigt das qualitative Material, dass die Kommission in einer 

institutionellen Zwischenlage agiert: Sie trägt maßgeblich zur Sicherung der religiösen 

und professionellen Qualität des IRU bei, ist jedoch durch begrenzte Ressourcen, feh-

lende institutionelle Einbettung und hohe Erwartungshaltungen strukturell überfordert. 

Die Befragten beschreiben ihre Tätigkeit als Balanceakt zwischen religiöser Autorisie-

rung, pädagogischer Verantwortung und administrativer Improvisation, der häufig durch 

das Engagement einzelner getragen wird. 

Langfristig wird die Zukunft des Gremiums in einer professionell verankerten, insti-

tutionell gestützten Struktur gesehen, die auf klare Zuständigkeiten, wissenschaftliche 

Expertise und eine nachhaltige Zusammenarbeit mit dem Ministerium aufbaut. Nur unter 

solchen Bedingungen kann die Kommission ihrem doppelten Auftrag gerecht werden, 

den islamischen Religionsunterricht in NRW sowohl religiös zu legitimieren als auch pro-

fessionell und bildungspolitisch zu sichern. 

 

 

 



 

 135 

6 Implikationen für Praxis und Forschung  

Die Ergebnisse der Evaluation des islamischen Religionsunterrichts (IRU) in NRW bieten 

Einblicke in die Erfahrungen und Einschätzungen zentraler Akteur*innen, insbesondere 

von Schüler*innen und Lehrkräften. Die Befunde zeigen dabei, dass der IRU überwie-

gend positiv wahrgenommen wird und ein positiver Zusammenhang zwischen der Teil-

nahme am IRU und der Entwicklung der Religionsmündigkeit der befragten Schüler*in-

nen besteht. Gleichzeitig werden verschiedene Herausforderungen sichtbar, die sowohl 

auf unterrichtspraktischer als auch auf struktureller Ebene Entwicklungspotenziale des 

IRU zeigen. In diesem Kapitel werden auf Grundlage der Ergebnisse zunächst Handlungs-

empfehlungen formuliert, die sich unter anderem auf die schulische und universitäre 

Praxis beziehen, und anschließend Forschungsperspektiven für Folgestudien eröffnet, 

da die vorliegende Evaluation aufgrund ihrer auf Querschnittserhebungen basierten Da-

tengrundlage zentrale Fragen offenlässt und weiteren Forschungsbedarf sichtbar macht. 

 

6.1 Implikationen für die Praxis  

Vor dem Hintergrund der bildungspolitischen Zielsetzung, religiöse Bildung im Rahmen 

des schulischen Fächerkanons reflektiert, kompetenzorientiert und inklusiv zu gestal-

ten, dienen die gewonnenen Erkenntnisse nicht nur als Bestandsaufnahme, sondern 

auch als Grundlage für zukunftsweisende Handlungsempfehlungen. Es gilt, zentrale 

Spannungsfelder und Bedarfe zu identifizieren und daraus konkrete Maßnahmen für die 

Weiterentwicklung des IRU abzuleiten. Die folgenden Empfehlungen wurden in fünf zent-

rale Handlungsfelder gebündelt und umfassen den organisatorischen Rahmen, die Aus- 

und Fortbildung von Lehrkräften, die Verbesserung des Kernlehrplans sowie der Lehr- 

und Unterrichtsmaterialien, die Förderung des interreligiösen Dialogs und der Zusam-

menarbeit sowie die Stärkung der Schulkultur und Partizipation. 

 



 

 136 

6.1.1 Organisatorischer Rahmen  

Die bisherigen Befunde zeigen eine insgesamt positive Einschätzung des Unterrichts 

hinsichtlich seiner Alltagsrelevanz, Motivationskraft und seines Beitrags zur religiösen 

Bildung. So konnte im Rahmen der Evaluation beispielsweise ein positiver Zusammen-

hang zwischen der Teilnahme am IRU über die Jahrgangsstufen hinweg und der Entwick-

lung der Religionsmündigkeit der befragten Schüler*innen herausgearbeitet werden. 

Sympathie für muslimische TikTok-Prediger fördert einen gegenteiligen Zusammenhang 

zutage, was die Notwendigkeit einer differenzierten Auseinandersetzung mit religiösen 

Themen innerhalb des IRU unterstreicht. Demgegenüber steht die Tatsache, dass der IRU 

bislang nicht flächendeckend im Schulsystem integriert ist.  

Um den nachhaltig positiven Beitrag des Faches zur religiösen Bildung, zur Plurali-

tätsfähigkeit sowie zur Persönlichkeitsentwicklung von Schüler*innen zu gewährleisten, 

ist eine flächendeckende Einführung in allen Schulformen erforderlich. Eine solche Aus-

weitung muss mit der Entwicklung einheitlicher Qualitätsstandards und einem rechtlich 

gesicherten Status des Faches einhergehen, um eine gleichwertige Stellung im schuli-

schen Fächerkanon zu gewährleisten und die institutionelle Anerkennung langfristig zu 

sichern. 

Ein weiterer wichtiger Aspekt betrifft den wachsenden Bedarf an qualifizierten Lehr-

kräften für den IRU. In den kommenden Jahren wird dieser Bedarf voraussichtlich stei-

gen, weshalb eine zukunftsfähige Ausweitung des Faches eng mit dem Aufbau zusätzli-

cher Planstellen für IRU-Lehrkräfte verbunden ist, zumal die aktuelle Zahl an ausgebil-

deten Lehrkräften und Studieninteressierten dem wachsenden Bedarf nicht gerecht 

wird. Um die Attraktivität des Lehramts im Fach islamische Religionslehre zu erhöhen 

und langfristig qualifizierte Fachkräfte zu gewinnen und zu binden, sind verbesserte be-

rufliche Rahmenbedingungen notwendig. Dies umfasst insbesondere die Schaffung at-

traktiverer Arbeitsbedingungen, etwa durch die Bereitstellung von festen Planstellen 

und klaren beruflichen Perspektiven. Zudem stellt die Entwicklung eines tragfähigen 

Aus- und Fortbildungskonzepts eine grundlegende Voraussetzung für die nachhaltige 

und qualitativ hochwertige Etablierung des IRU im schulischen System dar.  



 

 137 

Darüber hinaus wurde in den Interviews deutlich, dass insbesondere Schulleitun-

gen, zum Teil aber auch Lehrkräfte mit Unsicherheiten und Vorbehalten im schulischen 

Umfeld konfrontiert sind. So berichten Schulleitungen, dass sie von Kolleg*innen oder 

externen Personen mit Fragen zum IRU kontaktiert werden. Diese Beobachtungen deuten 

darauf hin, dass weiterhin Informationsdefizite und teilweise Unsicherheiten dem Fach 

gegenüber bestehen. Um diesen zu begegnen, erscheint es sinnvoll, eine zentrale Infor-

mations- und Ansprechstelle zu schaffen, die Schulen, Eltern und interessierten Perso-

nen verlässliche Auskünfte über Ziele, Inhalte und Strukturen des IRU sowie über die 

Ausbildung und Qualifikation der Lehrkräfte bietet. Eine solche Stelle könnte sowohl der 

Aufklärung und Transparenz dienen als auch einen wichtigen Beitrag zum Vertrauensauf-

bau leisten. Durch klare Kommunikationswege und öffentlich zugängliche (und verbrei-

tete) Informationen ließe sich langfristig das Verständnis für den IRU stärken und Ängs-

ten oder Missverständnissen präventiv entgegenwirken.  

 

6.1.2 Aus- und Fortbildung von Lehrkräften  

Die Ergebnisse der vorliegenden Evaluation unterstreichen die zentrale Rolle einer qua-

litativ hochwertigen Aus- und Fortbildung der Lehrkräfte für den langfristigen Erfolg des 

IRU. Angesichts der zunehmend heterogenen Schülerschaft und gesellschaftlichen Her-

ausforderungen muss die Professionalisierung der Lehrkräfte noch stärker an aktuellen 

religionspädagogischen, gesellschaftlichen und politischen Anforderungen ausgerich-

tet werden. Zunächst ist im Bereich der universitären Ausbildung eine stärkere Betonung 

reflexiver und pluralitätsorientierter Inhalte erforderlich. Dies betrifft insbesondere die 

Vermittlung fachdidaktischer Kompetenzen sowie die kritische Auseinandersetzung mit 

religiösen Traditionen und gegenwartsbezogenen Herausforderungen. Im Zentrum soll-

ten Kompetenzen stehen, die Lehrkräfte befähigen, sowohl religiöse Vielfalt konstruktiv 

zu thematisieren als auch differenzierte, dialogfähige Zugänge zu religiösen Inhalten zu 

eröffnen. 

Darüber hinaus ist der Ausbau umfassender Fortbildungsangebote notwendig, die in en-

ger Kooperation mit universitären Standorten entwickelt und durchgeführt werden. 



 

 138 

Dadurch werden wissenschaftliche Fundierung und Aktualität der Fortbildungsangebote 

sichergestellt sowie zugleich einseitige oder vereinfachende Deutungsmuster in schuli-

schen Bildungsprozessen vermieden. Ein besonderer Schwerpunkt zukünftiger Aus- und 

Fortbildung muss auf der Stärkung folgender Kompetenzen liegen: 

• Medienkompetenz: Befähigung zur kritischen Analyse religiöser Inhalte in sozia-

len Medien und zur Prävention von Radikalisierung, Antisemitismus und islamis-

tischem Gedankengut 

• Interreligiöse Offenheit und dialogische Kompetenz: Förderung der Fähigkeit, in-

terreligiöse Lernprozesse zu gestalten und konfessionsübergreifende Verständi-

gung zu ermöglichen 

• Reflexiver und pluralitätsbewusster Religionsunterricht: Anwendung reflexiver, 

diversitätsbewusster und partizipativer Unterrichtsmethoden 

• Gendergerechte Theologie und geschlechtersensible Didaktik: Systematische In-

tegration geschlechtersensibler Perspektiven, Thematisierung von Genderge-

rechtigkeit und kritische Dekonstruktion hegemonialer Männlichkeitskonstrukti-

onen im islamischen Religionsunterricht 

• Umgang mit Ressentiments: Sensibilisierung für Abwertungstendenzen gegen-

über der Mehrheitsgesellschaft oder etwaigen Fremdgruppen und Entwicklung 

pädagogischer Strategien im Umgang mit Erfahrungen von Marginalisierung und 

Diskriminierung 

• Antisemitismuskritische Bildung: Systematische Verankerung antisemitismuskri-

tischer Inhalte im IRU durch theologisch reflektierte Unterrichtsmaterialien und 

Fortbildungen, die Empathie, historische Aufklärung und jüdisch-muslimische Di-

alogkompetenz fördern 

• Diversitätsbewusste Unterrichtspraxis: Thematisierung innerislamischer Vielfalt 

und Diskriminierung (z. B. entlang von Konfession, Herkunft, Sprache, Geschlech-

terrollen) 

Um die Qualität des IRU langfristig sicherzustellen, ist eine verpflichtende Fortbildung 

für IRU- Lehrkräfte erforderlich. 



 

 139 

6.1.3 Verbesserung des Kernlehrplans und der Lehr- und Unterrichtsmaterialien  

Die Evaluationsergebnisse machen deutlich, dass eine kontinuierliche Weiterentwick-

lung des Kernlehrplans aller Schulformen sowie der Lehr- und Unterrichtsmaterialien für 

den IRU notwendig ist, um den sich wandelnden gesellschaftlichen Anforderungen sowie 

den Bedürfnissen der Schüler*innen gerecht zu werden. Für die Entwicklung standardi-

sierter und praxisnaher Lehrwerke sowie Materialpools sollten gezielt Hochschulen und 

wissenschaftliches Fachpersonal beauftragt werden. Dabei ist sicherzustellen, dass die 

neuesten religionspädagogischen Erkenntnisse systematisch einfließen. Lehrmateria-

lien sollten nicht nur eine fundierte theologische Grundlage aufweisen, sondern auch 

eine hohe Alltagsrelevanz für die Lebenswelt der Schüler*innen herstellen. 

Zugleich wurde von vielen Fachleitungen der Wunsch nach einer grundlegenden 

Reform der bestehenden Lehrpläne betont. Die derzeitigen Curricula würden zentrale le-

bensweltliche Themen, die in Fortbildungen ausdrücklich eingefordert werden, bisher 

kaum oder gar nicht abbilden. Gerade Inhalte wie Antisemitismusprävention, Geschlech-

tergerechtigkeit, Gewaltprävention, Digitalisierung und Social Media seien für die schu-

lische Praxis hochrelevant, fänden im Unterricht aber nur am Rande oder gar keine Be-

rücksichtigung. Aus Sicht der Fachleitungen müsse eine moderne islamische Religions-

pädagogik diese Themen nicht nur in Fortbildungsformaten aufgreifen, sondern sie auch 

strukturell im Lehrplan verankern, um Unterricht und Fortbildung kohärent miteinander 

zu verbinden. 

Besondere Berücksichtigung sollten aktuelle gesellschaftliche Themenfelder so-

wie damit verbundene für die Schüler*innen relevante Kompetenzen finden, etwa mus-

limische Identitätsbildung im europäischen Kontext, interreligiöser Dialog, der Umgang 

mit Diversität sowie der kritische Umgang mit Social Media und religiösen Deutungsan-

geboten. Hierfür sollten gezielt neue Maßnahmen initiiert und finanziell ausgestattet 

werden, die insbesondere die Entwicklung praxisorientierter Lehrwerke sowie die Erpro-

bung und Evaluation innovativer didaktischer Konzepte fördern. Im Zuge der Weiterent-

wicklung sollte zudem eine stärkere curriculare Verankerung gesellschaftlich relevanter 

Themen erfolgen. Hierzu zählen insbesondere: 



 

 140 

• Gendergerechtigkeit: Die Auseinandersetzung mit Fragen geschlechtlicher 

Gleichberechtigung sowie einer gendersensiblen Theologie ist essenziell, um den 

Schüler*innen ein reflektiertes Verständnis religiöser Normen im Kontext heutiger 

gesellschaftlicher Realitäten zu ermöglichen. Eine solche Verankerung fördert zu-

dem die Anschlussfähigkeit des IRU an schulische Bildungs- und Demokratie-

ziele. 

• Antisemitismusprävention: Angesichts aktueller empirischer Befunde, die Evi-

denzen vorlegen, dass antisemitische Einstellungen unter Muslim*innen verbrei-

teter sind als in anderen Bevölkerungsgruppen in Deutschland (Fischer & Wet-

zels, 2024; Kleinschnittger et al., 2024; Öztürk & Pickel, 2021; vgl. Şenel & 

Demmrich, 2024), ist die curriculare Integration von Modulen zur Antisemitis-

musprävention unerlässlich. Diese sollen nicht nur Wissen über jüdische Ge-

schichte und Kultur oder interreligiöse Kompetenzen vermitteln, sondern auch 

auf die Sensibilisierung für Probleme wie islamistischen Antijudaismus und Ver-

schwörungserzählungen abzielen. 

• Pluralismus- und Diversitätskompetenz: Entwicklung der Fähigkeit, religiöse, kul-

turelle und weltanschauliche Vielfalt wertzuschätzen und im gesellschaftlichen 

Diskurs konstruktiv mit Differenz umzugehen. Dazu gehört die Förderung kommu-

nikativer Kompetenzen, um eigene religiöse Überzeugungen offen und respekt-

voll in den interreligiösen und interkulturellen Dialog einzubringen. Ebenso soll 

der IRU Räume zur Reflexion muslimischer Identität im deutschen Kontext eröff-

nen und die Vereinbarkeit religiöser Zugehörigkeit mit demokratischen Grundwer-

ten thematisieren. Schließlich ist der Aufbau von Ambiguitätskompetenz – das 

produktive Aushalten und Verarbeiten religiöser und gesellschaftlicher Mehrdeu-

tigkeiten – eine zentrale Voraussetzung für differenzierte Urteilsbildung sowie für 

die Förderung demokratischer Resilienz und gesellschaftlicher Kohäsion. 

• Medienkompetenz im religiösen Kontext: Vor dem Hintergrund der zunehmenden 

Bedeutung digitaler Informationsquellen im religiösen Lernen (insbesondere 

über soziale Medien wie TikTok, Instagram und YouTube) ist der Erwerb von 



 

 141 

Medienkompetenz im religiösen Kontext unverzichtbar. Schüler*innen sollen be-

fähigt werden, religiöse Inhalte kritisch zu hinterfragen, zwischen seriösen und 

ideologisch geprägten Deutungen zu unterscheiden sowie Mechanismen religiö-

ser Radikalisierung im Netz zu erkennen. 

Eine konsequente curriculare Berücksichtigung dieser Inhalte und Kompetenzanforde-

rungen ist erforderlich, um den IRU als einen Bildungsraum weiterzuentwickeln, der reli-

giöse Identitätsbildung mit demokratischen, menschenrechtlichen und pluralitätsorien-

tierten Werten verbindet. 

 

6.1.4 Interreligiöse Kooperation  

Die Förderung interreligiöser wie interkultureller Kompetenzen stellt eine zentrale Zu-

kunftsaufgabe des IRU dar. Angesichts der gesellschaftlichen Heterogenität und der zu-

nehmenden religiösen und weltanschaulichen Pluralität sollte die Fähigkeit zu interreli-

giöser Verständigung systematisch ausgebaut werden. 

Ein erster wichtiger Ansatzpunkt ist der Ausbau interreligiösen Lehrens und Ler-

nens sowohl in der Schule als auch an den Hochschulen, die für die Ausbildung der Lehr-

kräfte verantwortlich sind. Da Lehrkräfte Ratzke (2023) zufolge „als Identifikationsper-

sonen für die Lernenden fungieren und Vorbilder in multireligiösen Kontexten für ein 

friedliches und verständnisvolles Miteinander in Schule und Gesellschaft“ darstellen, 

gilt es, interreligiöse Kompetenzen bereits in der Ausbildung zu fördern, wobei hoch-

schuldidaktische Formate und didaktische Konzepte wie interreligiöses Begegnungsler-

nen (Boehme, 2023) bereits an einzelnen Standorten durchgeführt werden. Da auch em-

pirische Befunde nahelegen, dass durch direkte Begegnung von Studierenden verschie-

dener Theologien das Interesse gefördert sowie die Reflexion der eigenen religiösen Po-

sition vertieft und die dialogische Haltung gestärkt werden können (Roggenkamp, 2020), 

sollten entsprechende curriculare Module verbindlicher Bestandteil der Aus- und Fort-

bildung werden.  

Darüber hinaus wird empfohlen, interreligiöse Kooperation innerhalb und außer-

halb des regulären Unterrichts zu initiieren und zu begleiten. Schulische Projekte – etwa 



 

 142 

gemeinsame Workshops, Gesprächsrunden oder thematische Projekttage – bieten 

Schüler*innen konkrete Möglichkeiten, Erfahrungen mit religiöser Vielfalt zu sammeln, 

Vorurteile abzubauen und solidarisches Miteinander zu erproben. Ein zukunftsweisen-

des Konzept stellt in diesem Zusammenhang auch der religionskooperative Religionsun-

terricht dar, der derzeit Gegenstand des religionspädagogischen Diskurses ist (Genne-

rich & Mokrosch, 2016). Eine solche Form von Kooperation im Religionsunterricht zielt 

nicht auf die Auflösung konfessioneller Profile, sondern behält die Bekenntnisorientie-

rung bei (Ulfat et al., 2023). Dabei bleibt die religiöse Differenz sichtbar und wird pro-

duktiv gemacht, indem Räume geschaffen werden, in denen Schüler*innen unterschied-

licher religiöser Zugehörigkeit gemeinsam über religiöse Themen nachdenken, sich aus-

tauschen und in ihrer Pluralitätsfähigkeit gestärkt werden. 

Ein weiterer zentraler Baustein sollte die Ausweitung von Exkursionen zu religiö-

sen Stätten wie Moscheen, Synagogen und Kirchen sein. Solche authentischen Begeg-

nungsräume ermöglichen es, die inter- wie intrareligiöse Vielfalt unmittelbar wahrzuneh-

men und eigene sowie fremde religiöse Traditionen kontextuell zu erschließen.  

 

6.1.5 Schulkultur und Partizipation  

Eine inklusive und diversitätssensible Schulkultur ist ein zentraler Baustein für das Ge-

lingen von Bildungsprozessen in einer pluralen Gesellschaft. Sowohl in den quantitati-

ven Befunden als auch in den qualitativen Interviews betonen die befragten Schüler*in-

nen und Lehrkräfte sowie auch die Schulleitungen immer wieder die hohe Bedeutung 

des IRU für das Erleben von Anerkennung und Zugehörigkeit im schulischen Kontext. Da-

bei wurde hervorgehoben, dass muslimische Feste und Traditionen häufig noch nicht die 

gleiche institutionelle Sichtbarkeit erfahren wie christliche Feiertage. Im Kontext des IRU 

sollte daher verstärkt darauf geachtet werden, dass muslimische Traditionen und Feste 

sichtbar in das schulische Leben integriert werden. Dies umfasst insbesondere: 

• Gleichbehandlung von muslimischen Festen mit christlichen Feiertagen: 

Feste wie Ramadan und das Opferfest sollten in der Schulkultur eine 



 

 143 

vergleichbare Anerkennung und Sichtbarkeit erfahren wie etwa Weihnachten 

oder Ostern. Hierzu gehört beispielsweise eine Rücksichtnahme auf Prüfungszeit-

räume während des Ramadans oder das thematische Aufgreifen muslimischer 

Feiertage im Schulalltag. 

• Sensibilisierung der Schulgemeinschaft für muslimische Traditionen: 

Um ein respektvolles Miteinander zu fördern, sollte die gesamte Schulgemein-

schaft – Lehrkräfte, Schüler*innen und Eltern – über die Bedeutung muslimischer 

Traditionen informiert und für religiöse Vielfalt sensibilisiert werden. Dies kann 

etwa durch schulweite Informationsveranstaltungen, Projektwochen oder thema-

tische Elternabende erfolgen. 

• Gemeinsames interreligiöses Feiern: Gemeinsames Feiern verschiedener religiö-

ser Feste innerhalb der Schulgemeinschaft bietet die Möglichkeit, religiöse und 

kulturelle Vielfalt nicht nur kognitiv zu erfassen, sondern auch emotional positiv 

zu verankern. Durch solche Feiern und Dialogveranstaltungen kann das gegensei-

tige Verständnis gestärkt und Vorurteilen präventiv entgegengewirkt werden. 

Eine solche Ausgestaltung der Schulkultur fördert nicht nur die Partizipation muslimi-

scher Schüler*innen am schulischen Leben, sondern trägt wesentlich zur Entwicklung 

einer demokratischen, respektvollen und offenen Schulgemeinschaft bei. Sie unter-

stützt zudem das übergeordnete Bildungsziel, Schüler*innen in ihrer Identitätsentwick-

lung und Pluralitätsfähigkeit zu stärken. 

 

6.2 Implikationen für die Forschung 

Die vorliegenden Ergebnisse bieten erste Hinweise auf mögliche Wirksamkeit des isla-

mischen Religionsunterrichts (IRU) in Hinblick auf zentrale religionspädagogische Ziel-

größen wie Religionsmündigkeit oder Medienkompetenz. Dennoch bleiben zentrale Ent-

wicklungsprozesse sowie potenzielle kausale Wirkmechanismen unbeantwortet, da die 

vorliegende Datengrundlage auf Querschnittserhebungen basiert. Außerdem ist die Aus-

sagekraft der vorliegenden Ergebnisse durch bestimmte stichprobenbezogene Limitati-

onen begrenzt. Zum einen weist die Stichprobe eine eingeschränkte Repräsentativität 



 

 144 

auf, da sie sich regional auf ein spezifisches Bundesland beschränkt und auf dem Prin-

zip freiwilliger Teilnahme basiert. Dieses Vorgehen birgt die Gefahr einer Selbstselek-

tion, bei der sich insbesondere Personen beteiligen, die ein erhöhtes Interesse an der 

Thematik oder eine spezifische Haltung zum IRU mitbringen. 

Darüber hinaus ist bekannt, dass im Vorfeld der Erhebung von einzelnen Interes-

senvertretungen ein Boykottaufruf ausgesprochen wurde. Vor diesem Hintergrund kann 

nicht ausgeschlossen werden, dass Lehrkräfte, die den zum Boykott aufrufenden Orga-

nisationen nahestehen, nicht an der Befragung teilgenommen haben. Die Aussagekraft 

der Ergebnisse sollte im Lichte dieser Bedingungen interpretiert werden. Um eine fun-

dierte Einschätzung der Generalisierbarkeit zu ermöglichen, bedarf es künftig systema-

tisch angelegter Folgeerhebungen mit breit gefassten Stichproben. Solche Untersuchun-

gen können helfen, die Belastbarkeit der Befunde zu stärken. 

Ein zentrales Desiderat zukünftiger Forschung liegt unter anderem in der Umset-

zung längsschnittlich angelegter Evaluationsdesigns, die über punktuelle Momentauf-

nahmen hinausgehen, sowie der Einbindung weiterer Kontrollgruppen wie Schüler*in-

nen, die nicht den IRU besuchen und anderen Religionen und Konfessionen angehören. 

Nur durch mehrwellige Datenerhebungen lässt sich analysieren, inwiefern der IRU zur 

nachhaltigen Entwicklung religiöser, ethischer und gesellschaftlicher Kompetenzen bei-

trägt, wie sich diese über die Zeit verändern und welche Faktoren – wie z. B. didaktische 

Konzepte, Interaktionen zwischen Lehrkräften und Schüler*innen oder die Relevanz au-

ßerschulischer Einflüsse – daran maßgeblich beteiligt sind. 

Längsschnittliche Studien ermöglichen somit, Entwicklungsverläufe differenziert 

zu erfassen, Kausalzusammenhänge zu prüfen und letztlich evidenzbasierte Aussagen 

zur Bildungswirksamkeit des IRU abzuleiten. Diese Erkenntnisse bilden die Grundlage 

für eine gezielte Qualitätsentwicklung im Bereich der religiösen Bildung. Erst durch ei-

nen komparativen Zugang lassen sich die Wirkungen des IRU differenziert von allgemei-

nen schulischen oder sozialisatorischen Effekten abgrenzen. Vergleichsgruppen tragen 

somit entscheidend dazu bei, die Spezifik und den Mehrwert des bekenntnisorientierten 

IRU empirisch fundiert zu bewerten. 



 

 145 

Neben der Notwendigkeit längsschnittlicher und vergleichender Studiendesigns 

besteht weiterer erheblicher Forschungsbedarf in Bezug auf die Kontextfaktoren, die die 

Wirkung des IRU moderieren oder bedingen. Hierzu zählen insbesondere medienspezi-

fische, gesellschaftliche und sozialisatorische Einflüsse, deren Wirkung bislang nur 

punktuell erfasst wurde. So bedarf es vertiefender Untersuchungen zur Mediennutzung 

und Medienkompetenz muslimischer Jugendlicher, insbesondere im Hinblick auf ihren 

Umgang mit Falschinformationen, Desinformation und islamistisch aufgeladenen Inhal-

ten auf sozialen Plattformen. Auch der Einfluss digitaler Räume auf die politische Mei-

nungsbildung und die Entwicklung religiöser Identität bleibt bislang weitgehend uner-

forscht. Eine differenzierte Analyse der Medienkompetenzen wäre notwendig, um die 

präventive Funktion des IRU gegenüber Radikalisierungstendenzen evidenzbasiert zu 

belegen und gezielte didaktische Interventionen zu entwickeln. 

Ein weiterer zentraler Forschungsbereich betrifft die Genderrollenorientierungen 

muslimischer Schüler*innen und deren Reflexion im Rahmen des IRU. Hier fehlen bislang 

systematische Untersuchungen darüber, inwiefern der Unterricht zur Dekonstruktion ge-

schlechtsstereotyper Narrative beiträgt und wie nachhaltig entsprechende Sensibilisie-

rungsprozesse verlaufen. 

Darüber hinaus sollte die religiöse Sozialisation im außerschulischen Kontext (z. 

B. Familie, Moscheegemeinden, Peergroups oder Social Media) stärker in den Blick ge-

nommen werden, da sie einen bedeutenden Einfluss auf religiöse Einstellungen und die 

Aneignung theologischer Deutungsmuster ausübt. Um die Wirkung des IRU isoliert und 

präzise beurteilen zu können, ist es notwendig, diese Einflussgrößen kontrolliert zu ana-

lysieren – etwa in Bezug auf zentrale Zielgrößen wie Religionsmündigkeit, Reformorien-

tierung oder instruktionistisch geprägte Glaubensauffassungen. Solche erweiterten Ana-

lysen tragen wesentlich dazu bei, die differenziellen Wirkungen des IRU im Spannungs-

feld schulischer und außerschulischer Religionsvermittlung zu verstehen und bieten 

eine empirische Grundlage für die Weiterentwicklung eines pluralitätssensiblen, auf Re-

flexivität und Religionsmündigkeit zielenden IRU. 

  



 

 146 

Tabellenverzeichnis 

Tabelle 1: Motivation und Zufriedenheit mit dem IRU der Schüler*innen .................... 40 

Tabelle 2: Alltagsrelevanz von Unterrichtsinhalten für die Schüler*innen ................... 41 

Tabelle 3: Religionsmündigkeitswerte der Schüler*innen .......................................... 50 

Tabelle 4: Zusammenhang zwischen Religionsmündigkeit und weiteren 

religionspädagogischen Zielkonstrukten ................................................................... 55 

Tabelle 5: Genderungleichheit .................................................................................. 68 

Tabelle 6: Akzeptanz und Teilhabe der IRU-Lehrkräfte in der Schule ........................... 75 

Tabelle 7: Religionsmündigkeit ................................................................................. 99 

Tabelle 8: Instruktionistische Glaubensauffassungen .............................................. 100 

 

Abbildungsverzeichnis  

Abbildung 1: Sequentielles Design der Evaluation in drei Schritten ........................... 21 

Abbildung 2: Mittelwerte der Religionsmündigkeit im Laufe der Schuljahre ................ 52 

Abbildung 3: Moderationsanalyse von Religionsmündigkeit, Schuljahren sowie der 

Moderationsvariable Vertrauen in die fachliche Expertise der Lehrkraft ...................... 53 

Abbildung 4: Sympathie für muslimische TikTok-Prediger im Laufe der Schuljahre ..... 62 

Abbildung 5: Zielvorstellungen der Lehrkräfte I ......................................................... 82 

Abbildung 6: Zielvorstellungen der Lehrkräfte II ........................................................ 83 

Abbildung 7: Zielvorstellungen der Lehrkräfte III (Khorchide, 2009) ........................... 85 

Abbildung 8: Bewertung der Relevanz der Inhaltsfelder und Kompetenzbereiche des 

Kernlehrplans ........................................................................................................... 90 

Abbildung 9: Positionalität ..................................................................................... 109 

 

 



 

 147 

Literaturverzeichnis  

Backhaus, K., Erichson, B., & Weiber, R. (2015). Fortgeschrittene multivariate Analyse-

methoden (3. Aufl.). Springer Gabler. https://doi.org/10.1007/978-3-662-

46087-0.  

Baur, N. & Blasius, J. (2022). Methoden der empirischen Sozialforschung. Ein Überblick. 

In: N. Baur & J. Blasius: Handbuch Methoden der empirischen Sozialforschung (3. 

Aufl.), 1-32. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-

37985-8_1.  

Boehme, K. (2023). Interreligiöses Begegnungslernen. Grundlegung einer interdiszipli-

nären Didaktik. Herder.  

Bohnsack, R. (1993). Rekonstruktive Sozialforschung: Einführung in Methodologie und 

Praxis qualitativer Forschung (2. Aufl.). Opladen: Leske + Budrich. 

Bortz, J., & Döring, N. (2013). Forschungsmethoden und Evaluation (4. Aufl.). Heidelberg: 

Springer.  

Bühner, M. (2011). Einführung in die Test- und Fragebogenkonstruktion. Pearson. 

Breuer, F., Muckel, P. & Dieris, B. (2018). Reflexive Grounded Theory: Eine Einführung für 

die Forschungspraxis (3. Aufl.). Wiesbaden: Springer Fachmedien.  

Çelik, Ö. (2017). Islamischer Religionsunterricht (IRU) in Deutschland: Erwartungen der 

Muslime-Konzepte der Kooperation zwischen den Glaubensgemeinschaften und 

dem Staat (Dissertationsschrift). Universitäts- und Landesbibliothek Münster.  

Ceylan, R., Stein, M., & Zimmer, V. (2019). Genderbezogene Einstellungen angehenden 

Lehrkräfte für den Islamischen Religionsunterricht. Hikma, 10(1), 5-25. 

https://doi.org/10.13109/hikm.2019.10.1.5. 

Cortina, J. M. (1993). What is coefficient alpha? Journal of Applied Psychology, 78(1), 98-

104. https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0021-9010.78.1.98. 

Decker, O., Kiess, J., Schuler, J., Handke, B., Pickel, G., & Brähler, E. (2020). Die Leipziger 

Autoritarismus Studie 2020: Methode, Ergebnisse und Langzeitverlauf. In: O. De-

cker & E. Brähler (Hrsg.): Autoritäre Dynamiken, S. 27-88. Psychosozial-Verlag. 

https://doi.org/10.30820/9783837977714. 



 

 148 

Demmrich, S., & Şenel, A. (2025). Entitativity as a moderator? A brief report unraveling 

the relations between deprivation, fundamentalism, and radicalization. Current 

Psychology, 1-10. https://doi.org/10.1007/s12144-025-07674-6. 

Demmrich, S., Pollack, D., & Müller, O. (im Druck). Ressentiment und Radikalisierung aus 

quantitativer Perspektive. 

Diaz-Bone, R., & Weischer, C. (2014). Methoden-Lexikon für die Sozialwissenschaften. 

Springer-Verlag. 

Domsgen, M., Hietel, E. L., & Tenbergen, T. (2021). Empirische Perspektiven zum Religi-

onsunterricht: Eine Untersuchung unter Schülerinnen und Schülern sowie Lehr-

kräften in Sachsen-Anhalt. Evangelische Verlagsanstalt. 

Döring, N. (2023). Forschungsmethoden und Evaluation in den Sozial- und Humanwis-

senschaften (6., vollständig, aktualisierte und erw. Aufl.). Springer. 

El-Wereny, M. (2020). Radikalisierung im Cyberspace: Die virtuelle Welt des Salafismus 

im deutschsprachigen Raum – ein Weg zur islamistischen Radikalisierung? 

transcript Verlag.  

Fabricius, F. (2022). Positionalität, Lehrende. In WiReLex. https://bibelwissen-

schaft.de/stichwort/201013/.  

Fischer, J. M., & Wetzels, P. (2024). Die Verbreitung antisemitischer Einstellungen in 

Deutschland: Befunde aktueller repräsentativer Befragungen zu Trends seit 2021 

und den Einflüssen von Migrationshintergrund, Religionszugehörigkeit und Reli-

giosität. Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik, 1-34. 

https://doi.org/10.1007/s41682-024-00167-6. 

Gennerich, C. & Mokrosch, R. (2016). Religionsunterricht kooperativ. Evaluation des kon-

fessionell-kooperativen Religionsunterrichts in Niedersachsen und Perspektiven 

für einen religions-kooperativen Religionsunterricht. Kohlhammer.  

Glaser, B. G., & Strauss, A. L. (1967). The Discovery of Grounded Theory: Strategies for 

Qualitative Research. Aldine. 

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns. Suhrkamp. 



 

 149 

Hahn-Laudenberg, K.; Ziemes, J. F.; Deimel, D. (2021). Einstellungen zur Gleichberechti-

gung von Männern und Frauen - Schüler [Fragebogenskala: Version 1.0]. In: Inter-

national Civic and Citizenship Education Study - Fragebogenerhebung (ICCS 

2016) [Skalenkollektion: Version 1.0]. Datenerhebung 2016. Frankfurt am Main: 

Forschungsdatenzentrum Bildung am DIPF. https://doi.org/10.7477/507:317:1  

Heitmeyer, W., Müller, J., & Schröder, H. (1997). Verlockender Fundamentalismus: Türki-

sche Jugendliche in Deutschland. Suhrkamp.  

Jakobs, M. (2021). Konfessioneller Religionsunterricht. In U. Kropač & U. Riegel (Hrsg.), 

Handbuch Religionsdidaktik (Studienbücher Theologie, Bd. 25, 191-197. Kohl-

hammer. 

Jerusalem, M., & Klein-Heßling, J. (2002). Soziale Kompetenz: Entwicklungstrends und 

Förderung in der Schule [Social competencies: Developmental trends and promo-

tion in schools]. Zeitschrift für Psychologie mit Zeitschrift für angewandte Psycho-

logie, 210(4), 164–174. https://doi.org/10.1026/0044-3409.210.4.164.  

Kamçılı-Yıldız, N. (2021). Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Münster: 

Waxmann. 

Khorchide, M. (2009). Der islamische Religionsunterricht zwischen Integration und Pa-

rallelgesellschaft. VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Khorchide, M. (2022). Die Herausforderungen an den islamischen Religionsunterricht 

durch konstruierte Feindbilder entlang eines Täter*in-Opfer-Diskurses. In M. 

Khorchide et al. (Hrsg.), Stereotype – Vorurteile – Ressentiments: Herausforde-

rungen für das interreligiöse Lernen (Religiöse Bildung kooperativ, Bd. 1, 189-

205). V&R. 

Khorchide, M., Roggenkamp, A. & Sajak, C. P. (2024). Religionskooperativer Religions-

unterricht. In: WiReLex. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/400023.  

Kisi, M. (2017). Ist Gender eine religionspädagogische Kategorie für den Islamischen Re-

ligionsunterricht?: Argumente für die Implementierung der Genderkategorie in die 

Islamische Religionspädagogik. Aufbruch zu neuen Ufern, 273-290. 



 

 150 

Kleinschnittger, J., Richter, T., Brettfeld, K., & Wetzels, P. (2024). Antisemitische und 

muslimfeindliche Haltungen in Deutschland: Entwicklungen seit dem Jahresbe-

ginn. MOTRA-Monitor, 130- 153.  

Kohler-Spiegel, H. (2020). „Doing Gender “lernen. Geschlechtergerechte Bildung im Re-

ligionsunterricht. Zeitschrift für Pädagogik und Theologie, 72(1), 66-78. 

Könemann, J. (2020). Religionsmündigkeit. In WiReLex. https://bibelwissen-

schaft.de/stichwort/200756/.  

Körs, A. (2023). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland im Kaleidoskop empiri-

scher Forschungen: Einleitung und Überblick. In A. Körs (Hrsg.), Islamischer Reli-

gionsunterricht in Deutschland: Ein Kaleidoskop empirischer Forschung, 1-12. 

Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-39143-0_1.  

Körs, A., Haddad, L., Wagner, C., & Akbaba, Y. (2022). Islamischer Religionsunterricht 

(IRU) in Deutschland im Spannungsfeld von Religion, Bildung, Politik und Gesell-

schaft. Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik, 6, 1-27. 

https://doi.org/10.1007/s41682-022-00120-5. 

Kuckartz, U., & Rädiker, S. (2022). Qualitative Inhaltsanalyse: Methoden, Praxis, Com-

puterunterstützung (5. Aufl.). Beltz Juventa. 

Küchler, A. C., Öztürk, C., Kurtenbach, S., & Pickel, S. (2025). Vom Glauben zur Radikali-

sierung: Eine empirische Analyse des Zusammenspiels von Radikalisierungsan-

fälligkeit, religiösem Fundamentalismus und der Akzeptanz von Gesetzesverstö-

ßen und Gewalt. Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik, 1-28. 

https://doi.org/10.1007/s41682-025-00202-0. 

Krosnick, J. A., & Fabrigar, L. R. (1997). Designing rating scales for effective measurement 

in surveys. In: L. Lyberg, P. Biemer, M. Collins, E. De Leeuw, C. Dippo, N. Schwarz, 

D. Trewin (Eds.): Survey measurement and process quality, 141-164. New York: 

John Wiley & Sons. https://doi.org/10.1002/9781118490013.ch6.  

Kyrychenko, Y., Koo, H. J., Maertens, R., Roozenbeek, J., van der Linden, S., & Götz, F. M. 

(2025). Profiling misinformation susceptibility. Personality and Individual Differ-

ences, 241, 113177. https://doi.org/10.1016/j.paid.2025.113177. 



 

 151 

Lamnek, S. (2005). Qualitative Sozialforschung: Lehrbuch (4. Aufl.), S. 20-31. Beltz. 

Leiner, D. J. (2019). SoSci Survey (Version 3.0). https://www.soscisurvey.de.  

Liedhegener, A., Pickel, G., Odermatt, A., Yendell, A., & Jaeckel, Y. (2019). Wie Religi-

on'uns' trennt-und verbindet: Befunde einer Repräsentativbefragung zur gesell-

schaftlichen Rolle von religiösen und sozialen Identitäten in Deutschland und der 

Schweiz 2019. 

Maurer, T. J., & Andrews, K. D. (2000). Traditional, Likert, and simplified measures of self-

efficacy. Educational and Psychological Measurement, 60(6), 965–973. 

https://doi.org/10.1177/00131640021970899. 

Mashuri, A., Zaduqisti, E., Sakdiah, H., & Sukmawati, F. (2015). When agony begets zeal-

otry: The differential role of globalization threats in mediating the effect of com-

petitive victimhood on Muslims’ religious fundamentalism. Archive for the Psy-

chology of Religion, 37(2), 200–226. https://doi.org/10.1163/15736121-1 

2341304 

Mansour, A. (2015). Generation Allah: Warum wir im Kampf gegen religiösen Extremis-

mus umdenken müssen. S. Fischer. 

Mayer, H. O. (2013). Interview und schriftliche Befragung: Grundlagen und Methoden 

empirischer Sozialforschung (6. Aufl.). Oldenbourg. 

Mayring, P. (2023). Einführung in die qualitative Sozialforschung: Eine Anleitung zu qua-

litativem Denken (7. Aufl.). Beltz. 

Michalik, K. (2018). Empirische Forschung zu Wirkungen philosophischer Gespräche mit 

Kindern. In H. de Boer & K. Michalik (Hrsg.), Philosophieren mit Kindern – For-

schungszugänge und -perspektiven, 13-32. Verlag Barbara Budrich.  

Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (MSW). 

(2014a). Kernlehrplan für die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen Islamischer 

Religionsunterricht.  

Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (MSW). 

(2014b). Das Schulwesen in Nordrhein-Westfalen aus quantitativer Sicht. 

2012/13 (Statistische Übersicht Nr. 379, 2. Aufl.). 



 

 152 

https://www.schulministerium.nrw/sites/default/files/documents/Sta-

tUebers379-Quantita2012-2013.pdf.  

Ministerium für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen (MSB). (2025). Das 

Schulwesen in Nordrhein-Westfalen aus quantitativer Sicht. 2024/25 (Statisti-

sche Übersicht Nr. 430). https://www.schulministerium.nrw/system/files/me-

dia/document/file/quantita_2024.pdf.  

Milfont, T. L., & Duckitt, J. (2010). The environmental attitudes inventory: A valid and 

reliable measure to assess the structure of environmental attitudes. Journal of en-

vironmental psychology, 30(1), 80-94. 

https://doi.org/10.1016/j.jenvp.2009.09.001. 

Möller, K. (2022). Demokratische Bildung–Grundlegende Begriffe und Verständnisse. 

Demokratie gestalten, 16-28. 

Moosbrugger, H., & Kelava, A. (2007). Testtheorie und Fragebogenkonstruktion (Vol. 

537). Springer.  

Niederberger, M., & Peter, L. (2018). Mixed-Methods-Studien in den Gesundheitswissen-

schaften. Ein kritischer Überblick. Zeitschrift für Evidenz, Fortbildung und Qualität 

im Gesundheitswesen, 133, 9-23. https://doi.org/10.1016/j.zefq.2018.02.008. 

Öztürk, C., & Pickel, G. (2022). Der Antisemitismus der Anderen: Für eine differenzierte 

Betrachtung antisemitischer Einstellungen unter Muslim:innen in Deutschland. 

Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik, 6(1), 189–231. 

https://doi.org/10.1007/s41682-021-00078-w 

Pfeiffer, C., Baier, D., & Kliem, S. (2018). Zur Entwicklung der Gewalt in Deutschland: 

Schwerpunkte: Jugendliche und Flüchtlinge als Täter und Opfer.  

Pickel, S. (2009). Die Triangulation als Methode in der Politikwissenschaft. In S. Pickel, 

G. Pickel, H.-J. Lauth & D. Jahn (Hrsg.), Methoden der vergleichenden Politik- und 

Sozialwissenschaft: Neue Entwicklungen und Anwendungen, 517-542. Springer 

VS. https://doi.org/10.1007/978-3-531-91826-6_26. 



 

 153 

Pollack, D., Müller, O., & Demmrich, S. (2024a). Religious Fundamentalism: A Concep-

tual and Empirical Study Among Muslims of Turkish Origin in Germany. Sociology 

of Religion. https://doi.org/10.1093/socrel/srae035.  

Pollack, D., Müller, O. & Demmrich, S. (2024b). Codebuch Muslimisches Leben in 

Deutschland. Universität Münster. 

Przyborski, A., & Wohlrab-Sahr, M. (2021). Qualitative Sozialforschung: Ein Arbeitsbuch 

(5. und erw. Aufl.). De Gruyter. 

Ranstorp, M., Ahlerup, L., & Ahlin, F. (2022). Salafi-Jihadism and digital media. Rout-

ledge.  

Ratzke, C. (2023). Interreligiöse Kompetenzentwicklung, hochschuldidaktisch. In: 

WiReLex. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/201110/.  

Riegel, M., & Zimmermann, M. (2022). Studium und Religionsunterricht: Eine bundes-

weite empirische Untersuchung unter Studierenden der Theologie. Kohlhammer. 

https://doi.org/10.9783/3170421042. 

Roggenkamp, A. (2020). Einstellungen, Haltungen und Strategien angehender Religions-

lehrkräfte im christlich-muslimischen Dialog. Exemplarische Zugänge zu stritti-

gen Themen. In: Theo-Web 19(2), 274-299. https://doi.org/10.23770/tw0166.  

Roggenkamp, A., & Keller, S. E. (2021). Artefakte, Objekte, Räume: Praxeologische Zu-

gänge in Praktischer Theologie und Religionspädagogik. Zeitschrift für Theologie 

und Kirche, 118(2), 241-265. https://doi.org/10.1628/zthk-2021-0012. 

Roulston, K. & Halpin, S. (2022): Designing Qualitative Research Using Interview Data. 

In: U. Flick (Hrsg.): The SAGE Handbook of Qualitative Research Design, 667-683. 

SAGE Publications. http://ebookcentral.proquest.com/lib/ulbmuenster/de-

tail.action?docID=6926217.  

Sachverständigenrat für Integration und Migration (SVR). (2016). Viele Götter, ein Staat: 

Religiöse Vielfalt und Teilhabe im Einwanderungsland. SVR. 

Sauer, M. (2022). Erfahrungen und Bedarfe der für den islamischen Religionsunterricht 

ausgebildeten Lehrkräfte in NRW. Stiftung Zentrum für Türkeistudien und Integra-

tionsforschung (ZfTI). 



 

 154 

Schulz, W., Ainley, J., Fraillon, J., Losito, B., Agrusti, G. & Friedman, T. (2018): Becoming 

Citizens in a Changing World. IEA International Civic and Citizenship Education 

Study 2016 International Report. Springer Cham. https://doi.org/10.1007/978-

3-319-73963-2.  

Schröter, S. (2019). Politischer Islam: Stresstest für Deutschland. Gütersloher Verlags-

haus.  

Seidel, T., & Krapp, A. (2014). Pädagogische Psychologie (2. Aufl.). Weinheim & Basel: 

Beltz, 139-154.  

Şenel, A., & Demmrich, S. (2024). Prospective Islamic Theologians and Islamic religious 

teachers in Germany: between fundamentalism and reform orientation. British 

Journal of religious education, 46(4), 389-407. 

https://doi.org/10.1080/01416200.2024.2330908. 

Stein, M. & Zimmer, V. (2022). Die Rolle des Islamischen Religionsunterrichts in der Prä-

vention Islamistischer Radikalisierung – Ergebnisse einer Dokumentenanalyse 

der Modulbeschreibungen der Studiengänge der Islamischen Theologie. Zeit-

schrift für Praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 1(1), 36-73. 

https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14. 

Stein, M., & Zimmer, V. (2023). Einstellungen angehender muslimischer Religionslehr-

kräfte zur Religion und zum Religionsunterricht. In A. Körs (Hrsg.), Islamischer Re-

ligionsunterricht in Deutschland: Ein Kaleidoskop empirischer Forschung, 15-32. 

Wiesbaden: Springer Fachmedien.  

Stein, M., Zimmer, V., Kart, M., Rother, P., von Lautz, Y., Bösing, E., & Ayyildiz, C. (2021). 

Der islamische Religionsunterricht als Mittel der Radikalisierungsprävention (No. 

4/2021). IUBH Discussion Papers Sozialwissenschaften. 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-39143-0_2. 

Strauss, A. (1991). Grundlagen qualitativer Sozialforschung. München: Fink. 

Streib, H., & Klein, C. (Eds.). (2018). Xenosophia and religion: Biographical and statisti-

cal paths for a culture of welcome. Cham: Springer International Publishing. 



 

 155 

Streib, H., Hood, R. W., & Klein, C. (2010). The Religious Schema Scale: Construction 

and Initial Validation of a Quantitative Measure for Religious Styles. The Interna-

tional Journal for the Psychology of Religion, 20(3), 151–172. 

https://doi.org/10.1080/10508619.2010.481223 

Strübing, J. (2015). Kodieren, offenes. In R. Diaz-Bone & C. Weischer (Hrsg.), Methoden-

Lexikon für die Sozialwissenschaften (S. 214). Springer VS.  

Tribula, C. (2018). Interview. In M. Pirner & M. Rothgangel (Hrsg.), Empirisch forschen in 

der Religionspädagogik: Ein Studienbuch für Studierende und Lehrkräfte (Religi-

onspädagogik innovativ, Bd. 21), 71-93. Kohlhammer.  

Ulfat, F., Boschki, R. & Schweitzer, F. (2023). Von der konfessionellen zur interreligiösen 

Kooperation im Religionsunterricht. Perspektiven für den kooperativ-interreligiö-

sen Forschungsverbund für religiose Bildung an der Universität Tübingen. In dies. 

(Hrsg.), Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht, 13-26. Waxmann. 

Unser, A. (2022). Social inequality in religious education: Examining the impact of sex, 

socioeconomic status, and religious socialization on unequal learning opportuni-

ties. Religions, 13(5), 389. https://doi.org/10.3390/rel13050389.  

Uslucan, H.-H., & Yalcin, S. S. (2018). Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Beglei-

tung der Einführung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) im Land Nord-

rhein-Westfalen. Zentrum für Türkeistudien und Integrationsforschung. 

https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Doku-

ment/MMV17-1035.pdf. 

Vogl, S. (2021). Mit Kindern Interviews führen: Ein praxisorientierter Überblick. In I. Hed-

derich, J. Reppin, C. Butschi, Perspektiven auf Vielfalt in der frühen Kindheit. Mit 

Kindern Diversität erforschen. 2., durchgesehene Auflage, 143-157. Bad Heil-

brunn Verlag Julius Klinkhardt. https://doi.org/10.25656/01:22252. 

Wasmer, M., Blohm, M., Walter, J., Scholz, E., & Jutz, R. (2014). Konzeption und Durch-

führung der "Allgemeinen Bevölkerungsumfrage der Sozialwissenschaften" (ALL-

BUS) 2012. (GESIS-Technical Reports, 2014/22). Mannheim: GESIS – Leibniz-



 

 156 

Institut für Sozialwissenschaften. https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-

ssoar-426695. 

Wiedenroth-Gabler, I. (2020). Wie viel und welcher Islam gehört in die Schule? – Chan-

cen und Grenzen des Islamischen Religionsunterrichts (IRU). Perspektiven einer 

evangelischen Religionspädagogin. In J. Willems (Hrsg.), Religion in der Schule: 

Pädagogische Praxis zwischen Diskriminierung und Anerkennung, 315-325. 

transcript. 

Willems, J. (2019). Ökumenische Religionsdidaktik in säkular gestimmten Gesellschaf-

ten – Überlegungen im Anschluss an Charles Taylor. In M. Schambeck, H. Simo-

joki & A. Stogiannidis (Hrsg.), Auf dem Weg zu einer ökumenischen Religionsdi-

daktik: Grundlegungen im europäischen Kontext, 84-97. Herder. 

Wolst, L. (2020). Lernen mit Religionen: Kooperationen zwischen Evangelischem und Is-

lamischem Religionsunterricht aus Schülerinnen- und Schülerperspektive (Religi-

onspädagogik innovativ, Bd. 32). Kohlhammer. 

Yavuzcan, I. H. (2017). Islamischer Religionsunterricht: Konfessionelle Möglichkeiten 

und Grenzen. In R. Möller, C. P. Sajak & M. Khorchide (Hrsg.), Kooperation im Re-

ligionsunterricht: Chancen und Grenzen interreligiösen Lernens: Beiträge aus 

evangelischer, katholischer und islamischer Perspektive (S. 80-94). Waxmann. 

Zimmer, V., Ceylan, R., & Stein, M. (2017). Religiosität und religiöse Selbstverortung 

muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwärter/innen in Deutsch-

land. Theo-Web: Zeitschrift für Religionspädagogik, 16(2), 347-367. 

https://doi.org/10.23770/tw0041. 

Zimmer, V., Ceylan, R., & Stein, M. (2019). Lehrkräfte als Mediatoren von Bildungs- und 

Erziehungsprozessen – die Rolle der politisch-religiösen Einstellungen (angehen-

der) Lehrkräfte für den Islamischen Religionsunterricht. Bildung und Erziehung, 

72(1), 60-78. https://doi.org/10.13109/buer.2019.72.1.60. 

 

 

 



 

 157 

Anhang  

 

Tabelle 4:  

Anmerkung: Mittelwerte und Standardabweichungen (in Klammern) sind in den Diago-

nalen dargestellt. Alle Einzelitems wurden auf einer Antwortskala von 1 = „stimme über-

haupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“. Für die Bildung der jeweiligen Gesamtskala 

wurde der Mittelwert über alle Einzelitems gebildet, wobei invers kodierte Items immer 

so rekodiert wurden, dass höhere Werte für eine höhere Merkmalsausprägung stehen. 

Für die Operationalisierung von Religionsmündigkeit siehe Tabelle 3. Zur Messung einer 

instruktionistischer Glaubensauffassung (α = 0,66) wurde eine Skala eigens entwickelt, 

welche ein dogmatisches bzw. regelorientiertes Verständnis von Religion, das sich durch 

eine Betonung unhinterfragbarer religiöser Gebote und normativer Vorgaben auszeich-

net, misst. Die Skala besteht aus fünf Dimensionen: 1. Autoritätsgläubigkeit: „Religiöse 

Gelehrte haben bereits alles Nötige zum Islam gesagt, daher muss ich mich nur noch 

daran halten“, 2. Indoktrination im IRU: „Im Religionsunterricht zwingt mir der Lehrer/die 

Lehrerin seine/ihre Meinung auf.“, 3. Normenzentrierung: „Religiöse Regeln (haram und 

halal) sind der Kern des Islams.“, 4. Fremdbestimmung: „Bei wichtigen religiösen Fragen 

orientiere ich mich oft an dem, was andere sagen.“, 5. Reproduktionsorientierung: „Ich 

lerne im Religionsunterricht nicht nur auswendig.“ . Für die Operationalisierung von Gen-

derungleichheit siehe Tabelle 5. Die Skala Exegetische Kompetenzen (α = 0,66) wurde 

eigens entwickelt und misst die theologische Deutungsfähigkeit im Kontext islamischer 

Schriftverständnisse. Sie besteht aus vier Dimensionen, die zentrale hermeneutische 

Kompetenzen im Umgang mit religiösen Primärquellen messen: 1. Übertragungs- und 

Sinnerschließungskompetenz: „Ich würde den Koran nicht wortwörtlich verstehen, son-

dern im übertragenen Sinne.“, 2. Ambiguitätsbewusstsein: „Es gibt mehrdeutige Stellen 

im Koran, die man unterschiedlich interpretieren kann.“, 3. Historisch-kontextualisie-

rende Auslegungskompetenz: „Im Koran gibt es Textstellen, die sich auf ein bestimmtes 

Ereignis oder auf bestimmte Situationen beziehen, die heute aber anders zu bewerten 



 

 158 

sind.“, 4. Kritisch-reflexive Hadithkompetenz: „Manche Ahadith [Aussagen des Prophe-

ten Mohammed] müssen heute anders interpretiert [ausgelegt] werden oder sogar in 

Frage gestellt werden.“. Religiöse Umweltethik (α = 0,77) wurde mittels sechs Items er-

hoben und erfasst umweltbezogene Einstellungen und Handlungsbereitschaften im reli-

giösen Kontext. Die Skala gliedert sich in vier Dimensionen: 1. Ökologische Handlungs-

kompetenz: „Wenn ich jemals zusätzliches Geld haben werde, werde ich einen Teil des 

Geldes an eine Umweltschutzorganisation spenden“ und „Ich möchte eine Umweltorga-

nisation unterstützen“ (Milfont & Duckitt, 2010), 2. Theologische Naturhermeneutik: „Es 

ist möglich, die Spuren Gottes in der Natur zu sehen“ (Ayten, 2010), 3. Schöpfungsver-

antwortung: „Das Universum mit all seiner Schönheit wurde uns von Gott anvertraut“ 

(Ayten, 2010), 4. Islamisch-ethische Handlungsmotivation: „Die Umwelt zu bewahren ist 

Teil der islamischen Praxis.“ und „Es ist meine islamische Pflicht, den Armen zu helfen“ 

(eigens entwickelte Items). Die Übersetzungen der fremdsprachigen Items erfolgten ge-

mäß den gängigen Standards zur Skalenübersetzung mittels unabhängiger Vor- und 

Rückübersetzung, bis eine zufriedenstellende konzeptuelle Übereinstimmung mit dem 

Original erreicht wurde. Fundamentalismus wurde mit der Skala von Pollack et al. 

(2024a) erfasst (α = 0,71). Dabei wird dieser als eine Form der Religiosität definiert, die 

sich durch exklusive und superiore Glaubensauffassung kennzeichnet, die zudem eine 

Wiederherstellung einer früheren Gesellschaftsordnung sowie Universalismus anstrebt. 

Beispielitems sind „Es gibt nur eine wahre Religion“ und „Nur der Islam ist in der Lage, 

die Probleme unserer Zeit zu lösen“. Zur Operationalisierung der Sympathie für muslimi-

sche TikTok-Prediger siehe Anmerkung zu Abbildung 4. Die Skala Kommunikative Religi-

onskompetenz (α = 0,78) wurde eigens für die vorliegende Untersuchung konzipiert und 

operationalisiert zentrale Aspekte religiöser Artikulations- und Integrationsfähigkeit im 

Sinne kommunikativer Rationalität (vgl. Habermas, 1981). Sie misst, inwiefern Schü-

ler*innen in der Lage sind, ihre religiösen Überzeugungen verständigungsorientiert zu 

kommunizieren und diese in gesellschaftliche Kontexte zu integrieren. Die Skala um-

fasst zwei Dimensionen: 1. Verständigungsorientierte Artikulation religiöser Überzeu-

gungen im Intra- und Interreligiösen Kontext: „Meine Überzeugungen kann ich durch den 



 

 159 

Religionsunterricht anderen Muslimen erklären“ und „Ich kann durch den Religionsun-

terricht meine Sicht Nicht-Muslimen verständlich erklären“, und 2. Soziale Integration 

religiöser Überzeugungen: „Meine religiösen Überzeugungen können dank des Religi-

onsunterrichts in dieser Gesellschaft Platz finden“. Die Variable Jahrgangsstufe wurde 

für die Analysen rekodiert, sodass die Klassenstufen 8 bis 13 als fortlaufende Werte von 

1 (8. Klasse) bis 6 (13. Jahrgangsstufe) abgebildet sind. Alter in Jahren. 

 

Abbildung 9 

Anmerkungen: Die Skala zur Messung der Reformorientierung (SD = 0,53, α = 0,82) 

wurde aus Şenel & Demmrich (2024) entnommen und umfasst nachfolgende Dimensio-

nen, bei der für jede Dimension jeweils zwei Items zur Anwendung kamen: 1. Symboli-

sches Verständnis des Koran (bspw.: „Ich würde den Koran nicht wortwörtlich lesen, son-

dern im übertragenen Sinne.“), 2. Kontextualisierung des Islam in Europa (bspw.: 

„Imame sollten nur noch hier in Deutschland nach einem europäisch geprägten Islam 

ausgebildet werden“), 3. Egalitäre Beziehung zu Nicht-Muslimen (bspw.: „Der Islam 

zieht eine klare Linie zwischen Muslim*innen und Nicht-Muslim*innen und diese Tren-

nung müssen wir auch in unserem Alltag so gut es geht aufrechterhalten“), 4. Egalitäre 

Beziehung zwischen den Geschlechtern (bspw.: „Ich würde es begrüßen, wenn Imamin-

nen auch in der Moschee vor Männern vorbeten.“), 5. Gleichberechtigung von homose-

xuellen Menschen (bspw.: „Ich würde mich einsetzen für die Rechte von homosexuellen 

Muslim*innen.“), 6. Kritische Auseinandersetzung mit Gewaltpotenzialen im Islam 

(bspw.: „Nach terroristischen Anschlägen im Namen des Islam sollten Muslime sich mit 

Gewaltpotentialen innerhalb des Islams kritisch auseinandersetzen.“). Der Fundamen-

talismus (SD = 0,74, α = 0,80) wurde mit der Skala von Pollack et al. (2024a) erfasst. Sie 

umfasst vier Dimensionen mit jeweils einem Item: 1. Exklusivität („Es gibt nur eine wahre 

Religion.“), 2. Superiorität („Die Befolgung der Gebote meiner Religion ist für mich wich-

tiger als die Gesetze des Staates, in dem ich lebe.“), 3. Universalismus („Nur der Islam 

ist in der Lage, die Probleme unserer Zeit zu lösen“) und 4. Restauration („Muslime 



 

 160 

sollten die Rückkehr zu einer Gesellschaftsordnung wie zu Zeiten des Propheten Moham-

meds anstreben“). Alle Items wurden auf einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = 

„stimme überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben. Die Erhebung der Xe-

nosophie (SD = 0,70; α = 0,84) erfolgt mit der Skala aus fünf Items (z. B.: „Wir können 

voneinander lernen, welche letzte Wahrheit jede Religion enthält.“, „Wir müssen über 

die konfessionellen und religiösen Unterschiede hinausschauen, um die letzte Wirklich-

keit zu finden.“) von Streib et al. (2010) und bezeichnet eine dialogisch orientierte Hal-

tung der Wertschätzung gegenüber religiöser und weltanschaulicher Differenz. Alle 

Items wurden auf einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = „stimme überhaupt nicht zu“ 

bis 4 = „stimme stark zu“) erhoben. Islamismus (reaktive Gewalt: SD = 0,70, α = 0,55; 

aktive Gewalt: SD = 0,30, α = 0,59) wurde mittels sechs Items aus Pollack et al. (2024b), 

welche von Şenel & Demmrich (2024) im religionspädagogischen Kontext als gemein-

same Skala erfolgreich empirisch erprobt wurde. Islamismus umfasst dabei vier Dimen-

sionen (Schröter, 2019): die Islamisierung der Politik („Der Islam sollte die einzige und 

letztgültige politische Autorität sein.“ (Liedhegener et al., 2019)), des Rechts („Die isla-

mischen Gesetze der Scharia, nach denen zum Beispiel Ehebruch oder Homosexualität 

hart bestraft werden, sind viel besser als die deutschen Gesetze.“ (Pfeiffer et al., 2018)), 

der Geschlechterordnung („Es wäre besser, wenn es eine strengere Trennung von Män-

nern und Frauen gäbe. “) sowie die Akzeptanz religiös motivierter Gewalt in aktiver Form 

(„Es ist die Pflicht jedes Muslims, Ungläubige zu bekämpfen und den Islam auf der gan-

zen Welt zu verbreiten“) und reaktiver Form („Muslime werden auf der ganzen Welt un-

terdrückt; dagegen müssen sie sich mit Gewalt zur Wehr setzen.“). Dabei wurden zwei 

Skalenmittelwerte jeweils für den Islamismus mit reaktiver und aktiver Gewalt gebildet. 

Alle Items wurden auf einer vierstufigen Antwortskala erfasst (von 1 = „stimme über-

haupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“). Kritikfähigkeit (α = 0,60; M = 3,14; SD = 0,58) 

im religiösen Kontext wurde mittels der Skala von Pollack et al. (2024b) anhand von vier 

Items und einer vierstufigen Antwortskala (von 1 = „stimme überhaupt nicht zu“ bis 4 = 

„stimme stark zu“) erhoben. Dabei wird die Fähigkeit zur reflexiven Auseinandersetzung 

mit berechtigter Kritik am Islam zu erfasst. Beispielitems lauten: „Wenn berechtigte 



 

 161 

Kritik am Islam geäußert wird, fühle ich mich als Muslim nicht diskriminiert“ und „Kritik 

am Islam ist nie berechtigt.“ Die Antworten wurden so kodiert, dass höhere Werte für 

höhere Kritikfähigkeit stehen. Entitativität (SD = 0,61; α = 0,76;) wurde mit der muslim-

spezifischen Skala von Mashuri et al. (2015) erfasst. Sie besteht aus fünf Items (z. B. „Es 

gibt starke Bindungen zwischen Muslimen.“ und „Muslime haben viele Eigenschaften 

gemeinsam.“). Antworten wurden auf einer viertstufigen Skala erhoben (von 1 = „stimme 

überhaupt nicht zu“ bis 4 = „stimme stark zu“). Entitativität bezeichnet das Ausmaß, in 

dem eine Gruppe als kohäsive, also in sich geschlossene und einheitliche Einheit wahr-

genommen wird (Campbell, 1958; Castano et al., 2003). 

 


